
        
            
                
            
        

    


  

SA DI LUẬT NGHI YẾU LƯỢC 



Chủ giảng: Lão pháp Sư Tịnh Không   

Giảng tại Hoa Tạng Đồ Thư Quán, Đài Loan, năm 1994  

Chuyển ngữ: Bửu Quang tự đệ tử Như Hòa - Giảo chánh, nhuận sắc: Minh 

Tiến & Huệ Trang  

---o0o--- 

 Nguồn 

 http://thuvienhoasen.org 

 Chuyển sang ebook 13-7-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphapon line.org 



Mục Lục 

Lời Trần Tình 

Phần 1 

Phần 2 

Phần 3 

Phần 4 

Phần 5 





---o0o--- 



Lời Trần Tình 

  

 Đối với hàng Phật tử tại gia, một nguyên tắc gần như bất di bất 

 dịch  là  không  được  xem,  đọc  giới  luật  của  hàng  xuất  gia,  huống 

 chi  là  chuyển  ngữ  cho  mọi  người  cùng  xem.  Sa  Di  Luật  Nghi  là 

 giới luật của hàng xuất gia; do vậy, lẽ đương nhiên người Phật tử 

 tại  gia  không  nên  lạm  xem,  lạm  dịch.  Tuy  thế,  trong  các  buổi 

 thuyết  giảng  hoặc  khai  thị,  Hòa  Thượng  Tịnh  Không  thường  đặc 

 biệt  nhấn  mạnh:  Người  tu  Tịnh  Tông  sở  dĩ  niệm  Phật  không  đạt 

 được nhất tâm, hay tối thiểu không thể “niệm Phật thành phiến” là 

 vì thiếu một cơ sở vững chắc là Tịnh nghiệp Tam Phước. Để thực 

 hiện  viên  mãn  Tịnh  nghiệp  Tam  Phước,  các  đồng  tu  Tịnh  Tông 

 phải học và hành được những gì Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh, Sa 

 Di  Luật  Nghi  và  Đệ  Tử  Quy  đã  dạy.  Hòa  Thượng  nhấn  mạnh, 

 không những người xuất  gia phải  học  kỹ Sa  Di  Luật  Nghi  mà  tại 

 gia đệ tử cũng phải học Sa Di Luật Nghi vì Sa Di Luật Nghi chính 

 là chi tiết của việc thực hiện Thập Thiện Nghiệp Đạo. Khi pháp sư 

 Ngộ  Sanh  yêu  cầu  chúng  tôi  chuyển  ngữ  bài  giảng  này  của  Hòa 

 Thượng Tịnh Không về Sa Di Luật Nghi sang tiếng Việt, chúng tôi 

 cũng rất đắn đo, không biết có nên làm hay không. Tình cờ đọc lại 

 lời  Tổ  Ấn  Quang  khuyên  dạy  ông  Từ  Úy  Như  trong  Ấn  Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên: 

 “Người chưa thọ giới chẳng được xem Luật Tạng: 

 1)  Một  là  vì  sợ  kẻ  chưa  hiểu  lý  sâu,  trông  thấy  hành  vi  của 

 những người phạm giới cấm, chẳng biết là bậc Đại Quyền Bồ Tát 

 thị hiện, vì mong Phật chế giới hòng lợi lạc cho đời sau, bèn hiện 

 tướng  chẳng  như  pháp  để  Phật  có  dịp  chế  lập  giới,  nêu  khuôn 

 phép.  Do  chẳng hiểu lý này,  chỉ  căn  cứ vào những hành  vi  trước 

 mắt, cho là khi Như Lai tại thế, các đệ tử Phật phần nhiều chẳng 

 như  pháp.  Từ  đấy,  khởi  lên  tà  kiến  miệt  thị  Tăng  chúng,  tội  đó 

 chẳng nhỏ.  

 2)  Hai  là  những  chuyện  trong  Luật  Tạng  chỉ  Tăng  được  biết, 

 nếu để kẻ chưa phải là Tăng đọc được, rất có thể có kẻ ngoại đạo 

 giả  vờ dự  vào  hàng  Tỳ-kheo,  làm  chuyện  sai  pháp,  vu báng  Phật 

 pháp thì hại chẳng nhỏ.  

 Do vậy, nghiêm cấm như thế là để dự phòng. Còn như kẻ hảo 

 tâm  hộ  pháp,  giảo  chánh,  lưu  thông,  há  có  nên  cứ  tuân  theo 

 thường lệ chăng? Nếu chấp chặt vào lời ấy thì Luật phải do Tăng 

 chép,  Tăng  khắc,  Tăng  in,  Tăng  truyền  mới  khỏi  trái  nghịch  cấm 

 chế của Phật. Vạn sự trong thiên hạ đều có lý nhất định, làm điều 

 gì phải thuận theo cái lý nhất định, nhưng cách thực hiện thì phải 

 tuân theo cái đạo thích nghi thời tiết, nhân duyên. Lý khế hợp với 

 Quyền,  pháp  phù  hợp  cùng  đạo  mới  nên”.  Dựa  theo  lời  dạy 

 này,   chúng  tôi  cảm  thấy  yên  tâm  chuyển  ngữ  mà  không  sợ  làm 

 chuyện trái phận vượt lẽ.  

 Hơn nữa, những gì được giảng dạy trong phần Sa Di Luật Nghi 

 này, theo ngu ý, rất thiết thực trong vấn đề trì giới cho tất cả mọi 

 người  con  Phật, có  thể  vận  dụng  làm  cương  lãnh  cho  việc  tu  trì 

 của Tịnh nghiệp hành nhân nói riêng và thọ trì giới luật nói chung, 

 nên chúng tôi mạo muội dịch ra với tâm nguyện góp phần tạo chút 

 tư lương thô thiển cho các đồng tu. Tiếc là do một lý do nào đó, có 

 lẽ vì thời gian hạn chế, Hòa Thượng Tịnh Không chỉ giảng có năm 

 buổi, rồi không tiếp tục giảng nữa. Nếu việc làm đường đột, vượt 

 pháp  này  có  chút  công  đức  nào  thì  xin  hồi  hướng  cho  pháp  giới 

 chúng  sanh  cùng  được  dự  vào  hải  hội  của  đức  từ  phụ  A  Di  Đà. 

 Trân trọng cảm tạ công sức giảo chánh và nhuận sắc của hai đạo 

 hữu Minh Tiến và Huệ Trang khiến cho dịch phẩm này được gãy 

 gọn và lưu loát hơn. Nguyện lịch đại oán thân và các đồng tu Tịnh 

 nghiệp nhờ công đức này đều cùng vãng sanh Cực Lạc.  

 Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa kính bạch 

   

---o0o--- 

Phần 1 

  

      Phương  pháp  nghiên  cứu  của  chúng  ta  là  chỉ  giảng  kinh  văn, 

còn phần chú giải [quý vị] tự xem, thấy chỗ nào thắc mắc thì nêu 

lên  [câu  hỏi].  Nếu  không  có  câu  hỏi  nào, chúng  tôi  sẽ  giảng  tiếp 

đoạn kinh  văn  kế  đó. Phần kinh  văn được  in  theo  lối  đảnh  cách1, 

còn  phần  chú  giải  thấp  hơn  một  chữ,  rất  rõ  ràng,  rất  dễ  thấy.  Để 

cho tiện xem, mọi người đều nên đánh số từng đoạn kinh văn, để 

sau  này  chúng  tôi  nói  đến  đoạn  mấy,  mọi  người  mở  ra  đều  đúng 

chỗ  ngay.  Chúng  ta  xem  từ  đoạn  thứ  nhất.  Đoạn  thứ  nhất  nằm 

trong trang  thứ  hai. Bản  chúng  ta dùng  đây  không  in  số  trang,  số 

trang  ghi  bên  cạnh,  tức  là  từ  nửa  phần  sau  trang  thứ  nhất  đếm 

ngược lên ba hàng. 



 Nhất, Phạn ngữ Sa Di, thử vân Tức Từ, vị: Tức ác hành từ; 

 tức thế nhiễm nhi từ tế chúng sanh dã. Diệc vân Cần Sách, diệc 

 vân Cầu Tịch.  

       (Một:  Tiếng Phạn  “Sa  Di”, ở  đây  dịch  là  Tức  Từ, ý  nói:  Dứt 

 ác,  hành  điều  từ,  dứt  nhiễm  ô  thế  gian  mà  từ  bi  cứu  giúp  chúng 

 sanh. Còn dịch là Cần Sách, hoặc dịch là Cầu Tịch) 



Đây là đoạn thứ nhất, ở đầu câu ghi chữ Nhất, tức là đoạn thứ 

nhất. “Sa-di” là dịch âm tiếng Phạn.  “Phạn ngữ Sa-di” : Tiếng Ấn 

Độ thời cổ gọi là Sa-di, dịch sang tiếng Trung Quốc có ba nghĩa. 

Đây cũng là vì thời xưa dịch kinh có cái lệ như thế này: Một chữ 

bao  gồm  nhiều  nghĩa  thì  không  dịch.  Danh  từ  này  có  rất  nhiều  ý 

nghĩa,  chẳng  phải  chỉ  có  một  ý  nghĩa;  trong  từ  vựng  tiếng  Trung 

Quốc không tìm được chữ thích đáng để phiên dịch bèn dịch âm, 

sau đó kèm thêm chú giải, cách phiên dịch là như vậy đó. Ý nghĩa 

phổ biến nhất [của chữ Sa Di] là  “Tức Từ”,  nên giảng chữ Tức Từ 

như thế  nào?  Tiếp  theo  đó,  [chánh  văn]  chú  giải  rất  rõ  ràng,  “vị: 

 Tức ác hành từ” (ý nói: Dứt ác, hành điều từ) .  “Ác” chỉ cho nhiễm 

ô  thế  gian,  thế  gian  nhiễm  ô  tâm  địa  của  chúng  ta,  nhiễm  ô  tư 

tưởng,  kiến  giải  của  chúng  ta.  Chữ  “Ác”  chỉ  cho  những  điều  đó, 

chúng ta phải đoạn trừ những ô nhiễm ấy. Ý nghĩa này hoàn toàn 

giống  như  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  đức  Phật  đã  dạy  chúng 

ta  “tẩy tâm dịch hạnh”  (rửa lòng đổi hạnh): Phải rửa cho những ô 

nhiễm  trong  tâm  sạch  làu  làu,  phải  sửa  đổi  cho  đúng  hết  thảy 

những hành vi lầm lạc của chúng ta, đó gọi là  “đổi hạnh”.  Câu này 

luận  về  nguyên  tắc,  nguyên  lý,  chứa  đựng  ý  nghĩa  rất  sâu,  cảnh 

giới  rất  rộng.  Hãy  đặc  biệt  ghi  nhớ:  Pháp  thế  gian  nhiễm  ô  tâm 

tánh chúng ta, pháp xuất thế gian cũng nhiễm ô tâm tánh của ta! Vì 

thế,  Đại  Thừa  Phật pháp  dạy  chúng phải  vượt khỏi pháp  thế gian 

lẫn xuất thế gian. Không những chúng ta phải xa lìa pháp thế gian, 

mà pháp xuất thế gian cũng phải xa lìa, có như vậy mới hòng thật 

sự thành tựu. 

Trong  Phật  giáo,  chúng  ta  thường  thấy  nhất  là  hoa  sen,  dùng 

hoa  sen  để  biểu thị  pháp.  Chúng  ta  thấy  hình  tượng Phật,  Bồ Tát 

được  đắp  nặn  [trong  tư  thế]  đứng  thì  đứng  trên  hoa  sen,  ngồi  thì 

ngồi trên hoa sen. Hoa sen tượng trưng cho điều gì? Tượng trưng 

cho sanh ra từ bùn lầy mà chẳng nhuốm nhơ, biểu thị ý nghĩa của 

chữ  “Tức Ác”  (dứt ác). Bùn cát dưới mặt nước tượng trưng cho lục 

phàm2,  nước  trong  ở  phía  trên  bùn  cát  tượng  trưng  cho  tứ  thánh: 

Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật.  Lục phàm,  tứ thánh  hợp 

thành  mười  pháp  giới.  Hoa  sen  nở  trên  mặt  nước,  ngụ  ý  cả  lục 

phàm  lẫn  tứ  thánh  thảy  đều  không  nhiễm;  do  vậy,  học  Phật  chớ 

nên bị ô nhiễm bởi Phật pháp. 

Ô  nhiễm  là  gì?  Phân  biệt,  chấp  trước,  vọng  tưởng  chính  là  ô 

nhiễm. Do vậy, người học Phật hiện thời (chẳng phải chỉ hiện tại, 

thời  cổ  cũng  chẳng  ngoại  lệ)  chẳng  nhiễm  pháp  thế  gian,  buông 

xuống được [pháp thế gian], nhưng không buông Phật pháp xuống 

được. Ở nơi Phật pháp bèn khởi phân biệt, chấp trước thì lại bị ô 

nhiễm bởi Phật pháp. Chẳng tham pháp thế gian, tâm tham buông 

xuống được, nhưng tham lam Phật pháp! Quý  vị hãy suy nghĩ đi: 

Đức  Thế  Tôn  dạy  chúng  ta  đoạn  trừ  tâm  Tham,  chứ  không  dạy 

chúng ta thay đổi đối tượng của tâm Tham! Lòng tham của quý vị 

vẫn còn, không tham pháp thế gian mà tham Phật pháp, quý vị nói 

xem  có sai  quấy  hay  là  không?  Do  vậy,  chúng ta trông thấy  hình 

tượng  Phật,  Bồ  Tát,  trông  thấy  hoa  sen,  phải  nghĩ  pháp  thế  gian 

hay pháp xuất thế gian đều chẳng được nhiễm, đấy mới là đạt được 

Nhất Chân pháp giới, mới là chân chánh thanh tịnh. 

Mấy bữa nay chúng tôi đang giảng A Di Đà Kinh Sớ Sao, nay 

giảng đến đoạn này, Liên Trì đại sư cũng giảng ý nghĩa này rất rõ 

ràng,  minh bạch.  Tức  là  giảng đến  phần  Ngũ  Giáo của ngài  Hiền 

Thủ3,  Tứ  Giáo4 của  Thiên Thai. Trong  Ngũ  Giáo  nói  đến  Viên 

Giáo, Đốn Giáo, đấy là pháp thế gian lẫn xuất thế gian đều thật sự 

buông  xuống  được.  “Tức  Ác”  ở  đây  nghĩa  là  cái  gì  cũng  buông 

xuống được! Biệt Giáo Bồ Tát trong Tứ Giáo của tông Thiên Thai 

được gọi là Chung Giáo trong Hiền Thủ Ngũ Giáo.  “Nhất tâm bất 

 loạn”  của Chung Giáo tuy nói là buông xuống, nhưng Năng và Sở 

vẫn tồn tại. Nói cách khác, tâm vẫn chưa thật sự thanh tịnh. Bồ Tát 

từ Sơ Địa trở lên trong Biệt Giáo mới là “minh tâm kiến tánh” như 

Thiền Tông đã nói, nhưng vẫn chưa đạt đến viên mãn. Nói đến rốt 

ráo viên mãn thì kể cả một phẩm sanh tướng vô minh tối hậu cũng 

phải buông xuống, dứt như vậy là dứt sạch sành sanh, dứt ác mới 

sạch  làu  làu.  [Điều  này]  cho  thấy  ý  nghĩa  chữ  Sa  Di  quyết  định 

chẳng hạn cuộc nơi Sơ Phát Tâm,  “dứt ác”  giảng đến rốt ráo phải 

bao gồm cả Đẳng Giác Bồ Tát thì mới là thật sự đạt đến thanh tịnh 

vô nhiễm. 

Ở  đây  nói  đến  “thế  nhiễm”  (nhiễm  ô  thế  gian),  sợ  mọi  người 

nẩy sanh hiểu lầm nên nói là “pháp thế gian”. Pháp thế gian là gì? 

Pháp xuất thế gian là gì? Nếu chúng ta không phân biệt rõ ràng, sẽ 

làm hỏng đại sự! Tôi cũng thường nói: Văn tự Trung Quốc [là một 

loại văn tự mà] bất cứ một dân tộc nào thuộc một quốc gia nào trên 

cả  thế  giới  cũng  đều  không  có  được.  Văn  tự  Trung  Quốc  là  một 

loại phù hiệu đầy ắp trí huệ. Quý vị xem kỹ chữ  “thế gian” : “Thế” 

chỉ  thời  gian.  “Thế”  là  ba  mươi,  ba  mươi  năm  là  một  “thế”.  Ba 

mươi năm tượng trưng cho quá khứ, hiện tại, vị lai. “Gian” là giới 

hạn. “Thế gian” và “thế giới” có cùng một ý nghĩa là giới hạn. Ý 

nghĩa của hai chữ này là: Thế là chấp trước, Gian là phân biệt. Nói 

cách  khác,  chúng  ta  còn  có  phân  biệt,  chấp  trước  thì  là  thế  gian. 

Quý vị học Phật pháp, học Đại Thừa Phật pháp hay học Nhất Thừa 

Phật pháp đều trở thành pháp thế gian. Vì quý vị vẫn có phân biệt, 

chấp trước, nên Nhất Thừa Phật pháp cũng bị biến thành pháp thế 

gian; do vậy quý vị mới bị ô nhiễm. Nếu như đối với hết thảy pháp 

chúng ta không phân biệt, không chấp trước thì pháp thế gian cũng 

là Phật pháp, cũng là pháp xuất thế gian, xuất thế hết! Mặc áo, ăn 

cơm,  trẻ  nhỏ trong vườn  trẻ  (ấu  trĩ  viên  - kindergarten) đọc  “mèo 

con kêu, chú cún nhảy” đều là giảng pháp xuất thế gian cho quý vị. 

Xuất thế gian như thế nào? Vượt thoát phân biệt, chấp trước, phải 

hiểu  ý  nghĩa  “tức  thế  nhiễm” (dứt  nhiễm  ô  thế  gian) này.  Nếu 

không, dù quý vị chẳng bị pháp thế gian ô nhiễm, cũng sẽ bị Phật 

pháp  ô  nhiễm,  Phật  pháp  cũng  thành  pháp  thế  gian!  Do  vậy,  nếu 

quý vị không hiểu Phật pháp, Phật pháp cũng trở thành thuốc độc, 

Phật pháp cũng hại người, nhất định phải hiểu ý nghĩa này. 

Do  vậy,  trong hội  Bát  Nhã đức  Phật  giảng rất  rõ  ràng:  Chẳng 

những đức Phật không có pháp nhất định nào để nói, mà đức Phật 

cũng chẳng thuyết pháp. Ý nghĩa [của lời dạy] này nhằm dạy quý 

vị đối với hết thảy các pháp đức Phật đã nói chẳng nên chấp trước, 

quý  vị  chỉ  nên  hiểu  được  ý  nghĩa  này,  hiểu  rõ  ý  nghĩa  là  tốt  rồi, 

nhưng cũng chớ nên chấp vào ý nghĩa. Trong Đại Thừa Khởi Tín 

Luận, Mã Minh Bồ Tát dạy chúng ta những thái độ cơ bản để học 

Phật: 

1)  Thứ  nhất  là  “ly  ngôn  thuyết  tướng” (lìa  tướng  nói  năng): 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  chớ  chấp  trước 

những ngôn thuyết ấy. Sau khi đức Phật diệt độ, hàng đệ tử chép 

lại  những  lời  Phật  giáo  huấn,  trở  thành  kinh  điển  như  hiện  tại. 

Những  lời  nói  ấy  biến  thành  văn  tự,  chớ  nên  chấp  trước  lời  nói; 

cũng giống như thế, đừng chấp trước văn tự! 

2)  Thứ  hai  là  “ly  danh  tự  tướng”  (lìa  tướng  danh  tự).  Chữ 

“danh tự tướng” chỉ rất nhiều danh từ, thuật ngữ trong kinh Phật. 

“Sa-di”  là  một  danh  từ,  “thế  gian”  cũng  là  một  danh  từ.  Quý  vị 

hiểu ý nghĩa bên trong những danh tự ấy, đừng chấp trước chúng. 

3) Thứ ba là  “ly tâm duyên tướng”: Càng nói sâu hơn nữa! Nói 

cách khác, hết thảy Phật pháp chúng ta có thể suy nghĩ, nghiên cứu 

được hay chăng? Không thể nào được! Nghiên cứu là rớt vào thức 

thứ  sáu,  tức  Ý  Thức,  bị  ô  nhiễm  rồi,  quý  vị  bị  ô  nhiễm  bởi  Phật 

pháp rồi! 

Chúng ta thường nghe câu nói sau đây: Nhà Phật thường nói  “y 

 văn giải tự, tam thế Phật oan”  (y theo câu văn hiểu nghĩa theo mặt 

chữ, ba đời Phật bị oan): Cứ chiếu theo văn tự để nghiên cứu, giải 

thích thì tam thế chư Phật (quá khứ Phật, hiện tại Phật, vị lai phật) 

đều  kêu  oan  uổng,  quý  vị  hiểu  lầm  ý  Phật  mất  rồi!  Tôi  cũng  đã 

từng  nói:  Trong  bài  kệ  Khai  Kinh  có  câu  “nguyện  giải  Như  Lai 

 chân thật nghĩa” , tôi nói con người hiện tại hiểu sai lệch, nên trở 

thành  “khúc giải Như Lai chân thật nghĩa”  (hiểu cong vạy ý nghĩa 

chân  thật  của  Như  Lai),  hoặc  “ngộ  giải  Như  Lai  chân  thật 

 nghĩa”  (hiểu lầm lạc ý nghĩa chân thật của Như Lai). Quý vị xem: 

Có phải là Như Lai kêu “oan uổng” hay không? Đấy chính là điều 

không may, bị ô nhiễm bởi Phật pháp! Khó lắm! Phật pháp khó là 

khó  ở  chỗ  này.  Chúng  ta  phải  dùng  được  nó,  chớ  đừng  bị  nó  ô 

nhiễm, vậy  thì quý  vị  phải học cho ổn  thỏa, học đúng  vào đường 

lối. 

Học Phật pháp chẳng bị ô nhiễm bởi Phật pháp, hết thảy Phật 

pháp  đều  phải  quy  về  tự  tánh,  điều  này  khẩn  yếu  lắm.  Nói  cách 

khác, giúp cho chúng ta đạt được tâm thanh tịnh, giúp chúng ta mở 

mang trí  huệ,  đấy  chính  là  Phật pháp.  Chúng  ta tu học không  đạt 

được tâm thanh tịnh, chẳng thể mở mang trí huệ, [nghĩa là] chúng 

ta  đã  học  Phật  pháp  lệch  lạc,  có  sai  lầm.  Do  vậy,  ý  nghĩa  của  từ 

ngữ  “tức  thế  nhiễm”  (dứt  nhiễm  ô  thế  gian) rất  sâu,  phạm  vi  rất 

rộng,  nhất  định  phải  hiểu  cho  rõ.  Nếu  không,  quý  vị  thọ  Sa  Di 

Giới, học thuộc nhuyễn nhừ Sa Di Luật Nghi cũng vô ích. Quý vị 

bị  Sa  Di  Luật  Nghi  ô  nhiễm  rồi,  vậy  thì  đáng  tiếc  quá!  Phải  biết 

điều này! 

 “Hành từ” : Từ là từ mẫn (thương yêu, xót thương) chúng sanh. 

Chúng sanh luân hồi trong lục đạo, thật hết sức đáng thương. Thoạt 

chìm  thoạt  nổi  trong  sáu  đường,  người  không  biết  chân  tướng  sự 

thật nhiều lắm, rất ư là nhiều! Chỉ có Phật, Bồ Tát, A La Hán trở 

lên mới thấy được chân tướng ấy, các Ngài trông thấy, thấy được 

rồi biết là khổ, mới hiểu sự tình ấy đáng sợ. Người thế gian mờ mờ 

mịt mịt, hồ đồ, không hiểu chân tướng sự thật ấy. Chư Phật, Bồ Tát 

biết  chân  tướng  sự  thật  ấy,  thương  xót  hết  thảy  chúng  sanh,  toan 

nghĩ  phương  pháp  giúp  cho  những  chúng  sanh  ấy  giác  ngộ,  giúp 

cho những chúng sanh ấy nhận thức chân tướng, giúp cho họ thoát 

được biển khổ. Đấy chính là sự nghiệp của Phật, Bồ Tát, chúng ta 

thường gọi là  “Như Lai gia nghiệp”.  Như Lai gia nghiệp tức là sự 

nghiệp của Như Lai, sự nghiệp ấy chính là giúp cho chúng sanh lìa 

khổ  được  vui.  “Lìa  khổ”  chính  là  thoát  ly  lục  đạo  luân  hồi,  đấy 

đúng là đại sự. Quý vị nói xem: Có sự việc nào trong thế gian lớn 

hơn được hay chăng? 

Vì  thế,  xuất  gia  không  đơn  giản!  Cổ  nhân  thường  nói:  “Xuất 

 gia  phi  tướng  tướng  chi  sở  năng  vi”  (tạm  dịch:  Xuất  gia  không 

phải  là  chuyện  hạng  thống  soái,  tể  tướng  có  thể  làm 

được). Tướng (將)  là  gì?  Thống  soái  của  ba  quân.  Tướng  (相)  là 

gì? Tể  tướng!  Do trong quá  khứ là  thời đại  đế  chế nên chẳng thể 

nói là hoàng đế [không thể xuất gia được], con người thông thường 

khi  phú  quý  đến  cực  điểm  thì  quan  văn  là  tể  tướng,  quan  võ  là 

thống  soái,  sự  nghiệp  xuất  gia  này  bọn  họ  không  làm  được.  Sự 

nghiệp của người xuất gia là phải nối gót đức Phật, phải cứu độ hết 

thảy  chúng  sanh  khổ  nạn,  không  thể  nào  so  sánh  được.  Do  vậy, 

người xuất gia là Thiên Nhân Sư (thầy của trời lẫn người). 

Nay chúng ta xuất gia đã làm được hay chưa? Giống hay không 

giống? Làm không được, thậm chí đối với sự hành trì, chúng ta còn 

làm  càn  làm  quấy,  thua  cả  người  tại  gia;  về  phương  diện  này, 

người  xuất  gia  còn  thua  cả  người  tại  gia.  Quý  vị  phải  lắng  lòng 

quán sát, vì sao tướng trạng lúc mất của người xuất gia thường đều 

không  tốt  đẹp,  thường  không  bằng  người  tại  gia?  Tại  Đài  Loan 

trong mấy năm qua, người tại gia đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh, 

biết  trước  lúc  mất,  riêng  tôi  biết  được  mười  mấy  người,  những 

người  tôi  không biết, không  nghe  nói  đến  còn  nhiều hơn nữa!  Vì 

sao? Người tại gia học Phật chỉ cầu vãng sanh, họ không gánh vác 

Như Lai gia nghiệp, nhưng người xuất gia phải gánh vác Như Lai 

gia  nghiệp,  phải  tận  tâm  tận  lực  lay  tỉnh  người  tại  gia,  lay  tỉnh 

những  kẻ  mê  hoặc,  điên  đảo.  Chúng  ta  có  sứ  mạng  ấy,  có  trách 

nhiệm  ấy.  Trong  số  những  vị  tại  gia,  có  vị  thân  không  xuất  gia 

nhưng tâm xuất gia, cũng gánh vác Như Lai gia nghiệp như lão cư 

sĩ  Lý  Tế  Hoa  ở Đài  Loan,  vãng sanh  hiện  tướng  lành hết  sức tốt. 

Cụ  là  người  sáng  lập  Liên  Hữu  Niệm  Phật  Đoàn,  làm  vị  đoàn 

trưởng  đầu  tiên,  như  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh Nam ở  Đài  Trung.  Thân 

phận họ không khác gì người xuất gia, hoàn toàn gánh vác Như Lai 

gia nghiệp. 

Quán Trưởng hiện nay của chúng ta cũng mang thân phận ấy, 

cũng gánh vác Như Lai gia nghiệp, không xuống tóc, nhưng chúng 

ta  coi  bà  như  Hòa  Thượng.  Thân  thể  bà  thường  hay  bị  bệnh,  tôi 

bảo bà: “Cái thân bệnh tật của bà đây tôi có thể trị được, chỉ cần bà 

chịu nghe lời, bảo đảm trị lành mọi bệnh tật nơi thân. Phương pháp 

gì vậy? Cạo đầu láng o đi, bệnh gì cũng không còn nữa!” Đầu bà ta 

cũng không đau nữa. Đau đầu là vì đầu tóc chưa cạo! Do vậy, tiểu 

đạo  tràng  này  của  chúng  ta  quả  thật  gánh  vác  sứ  mạng  của  Như 

Lai. 

Đặc  biệt  là  trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp,  chư  Phật  Như  Lai  đều 

khuyên  chúng  ta  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Chúng  ta  tu  học 

pháp  môn  này,  hoằng  dương  truyền  bá  cũng  là  pháp  môn  này, 

chúng ta phải tận tâm tận lực hoằng dương pháp môn này cho được 

lớn lao, rạng rỡ trong thời đại này. Chúng ta nghiêm túc thực hiện, 

nỗ lực thực hiện, chúng ta biết trong thời đại này có tai nạn rất lớn. 

Tuy  số  người  của  chúng  ta  hoằng  dương  pháp  môn  này  không 

nhiều, nhưng nếu mỗi người thật sự có thể tận tâm tận lực tự hành, 

hóa độ người, dẫu chẳng thể hóa giải tiêu trừ tai nạn ấy thì cũng có 

thể  làm  giảm  nhẹ  tai  nạn  đó.  Vì  thế,  phải  nghiêm  túc  tu  học, 

nghiêm  túc  hoằng  dương,  đừng  làm  cho  có  hình  thức,  đừng  làm 

cho  dễ  coi,  làm  vậy  vô  ích,  hết  thảy  mọi  sự  phải  cầu  lấy  thực  tế 

mới được, đấy là đúng. Đấy chính là  “từ tế chúng sanh”.  

Ngoài ra, còn có hai ý nghĩa nữa, một là Cần Sách, hai là Cầu 

Tịch. Hai ý nghĩa này đều thuộc về tự lợi.  “Tức Từ”  là tự lợi và lợi 

tha, Tức Ác (dứt ác) là tự lợi, Từ Tế (từ bi cứu giúp người khác) là 

lợi tha. Do vậy, ý nghĩa này rất viên mãn, giải thích theo cách này 

rộng  hơn.  “Cần”  (siêng  năng)  là  tinh  tấn,  “Sách”  nghĩa  là  “cảnh 

sách”  (nhắc  nhở,  đốc  thúc)  chính  mình,  cổ  vũ  chính  mình.  “Cầu 

 Tịch” : Tịch là tâm thanh tịnh. Do vậy, người học Phật chẳng cầu gì 

khác, chỉ cầu tâm địa thanh tịnh, chẳng bị ô nhiễm; không ô nhiễm 

là  thanh  tịnh, ô nhiễm  là  không thanh  tịnh.  Do  vậy,  chúng  ta học 

Phật phải đặc biệt chú ý sao cho không bị ô nhiễm bởi Phật pháp. 

Pháp thế gian phải buông xuống, đối với Phật pháp chúng ta cũng 

phải  học  tập  để  buông  xuống  được,  cũng  đừng  chấp  trước!  Kinh 

Kim  Cang  nói  rất  hay:  “Pháp  thượng  ưng  xả,  hà  huống  phi 

 pháp” (Pháp còn nên bỏ, huống gì phi pháp).  “Phi pháp”  chỉ cho 

pháp  thế  gian,  “pháp”  là  Phật  pháp;  Phật  pháp  lẫn  thế  gian  pháp 

đều phải buông xuống hết. 

Nay  chúng  ta  không  phải  là  thánh  nhân,  cũng  chẳng  phải  là 

hạng căn tánh rất bén nhạy, nghiệp chướng, tập khí, phiền não hết 

sức  sâu  nặng. Trong Phật pháp,  chúng  ta  chỉ  chọn  lấy  Tịnh  tông, 

chỉ chấp lấy Tịnh tông, bởi lẽ hoàn toàn không chấp trước thì hiện 

nay chúng ta chưa thể làm được, không có cách nào cả! Chỉ chấp 

trước  Tịnh  tông,  còn  hết  thảy  kinh  điển  Đại  Thừa  khác  chúng  ta 

đều buông xuống hết, như vậy là tốt! Với trình độ, hoàn cảnh hiện 

thời của chúng ta, chỉ có thể làm được như vậy. Kiên quyết chỉ trì 

ba  kinh  một  luận,  hoặc  là  năm  kinh  một  luận  của  Tịnh  Tông,  hạ 

công phu nơi đó. Phải hạ “độn công phu” (công phu kém cỏi, cùn 

nhụt), chúng tôi thường nói là phải hạ  “tử công phu” , [tức là] chết 

lòng trọn ý tu học. Trong phần chú giải có câu hỏi gì hay không? 

Không có câu hỏi thì chúng ta xem tiếp đoạn thứ hai. 

Hỏi:  Nói  là  “phát  tâm  từ  bi”,  có phải  là  chúng  ta  đợi  đến  khi 

nào  tâm  địa  đối  với  tất  cả  mọi  người  đều  điều  chỉnh  thành  bình 

đẳng rồi thì mới phát tâm từ bi hay không? 

Đáp: Phát tâm từ bi, thương xót hết thảy chúng sanh phải làm 

ngay trong hiện tại! Nếu đợi đến khi tâm mình bình đẳng rồi mới 

làm thì sẽ biến thành Tiểu Thừa. Phải làm ngay trong hiện tại, phải 

giúp  đỡ  người  khác,  tận  tâm  tận  lực  giúp  người,  làm  được  bao 

nhiêu  thì  làm  bấy  nhiêu.  Lúc  làm  cũng  chẳng  chấp  tướng,  đừng 

mong  người  khác  báo  đáp.  Chúng  ta  bố  thí  ân  huệ  cho  người  ta 

không cầu báo đáp thì tâm chúng ta bèn thanh tịnh, cũng chớ nên 

nhớ canh cánh bên lòng “tôi làm bao nhiêu là việc tốt, tôi giúp đỡ 

bao  nhiêu  là  chúng sanh”,  tâm quý  vị  bị  ô  nhiễm, mất  thanh  tịnh 

rồi!  Do  vậy,  đức  Phật  dạy  chúng  ta  “tam  luân  thể  không”5,  phải 

làm, tận sức làm, làm xong quên đi, chớ nên chấp trước. Như vậy 

thì tâm mới thanh tịnh. 

Đoạn thứ hai nơi trang thứ ba, chúng ta xem dòng được in cao 

hơn: 



 Nhị, luật nghi giả, thập giới luật, chư oai nghi dã.  

       (Hai: Luật nghi là mười giới luật và các oai nghi) 



Đoạn  này  giảng về  giới  luật của Sa  Di.  Giới  Sa  Di  tổng cộng 

gồm  mười  điều.  Trong  Phật  pháp,  đặc  biệt  là  với  người  xuất  gia, 

mười  giới  điều  này  được  gọi  là  Căn Bản  Đại  Giới, bắt  buộc phải 

tuân  thủ.  Mọi  người  nhất  định  phải  hiểu:  Những  người  mới  học 

phải thọ Căn Bản Giới, người đã tu lâu cũng phải thọ. A La Hán, 

Bích Chi Phật cũng phải tuân thủ, Bồ Tát cho đến tận địa vị Đẳng 

Giác  Bồ  Tát  vẫn  phải  tuân  thủ.  Chẳng  được  nói  kẻ  nọ  đã  là  Tỳ-

kheo, đã là Bồ Tát, luật nghi Sa Di này có thể không cần phải thọ 

nữa.  [Nói]  vậy  là  lầm  lẫn  quá  đỗi!  Giống  như  cất  nhà,  dựng  nhà 

trước  hết  phải  đắp  nền,  rồi  mới  xây  tầng  thứ  nhất,  tầng  thứ  hai, 

tầng thứ ba. Xây đến tầng thứ ba rồi không cần hai tầng dưới nữa, 

có được hay không? Không có đạo lý ấy! Do vậy, Căn Bản Giới từ 

lúc  sơ  phát  tâm  cho  đến  khi  thành  Phật  đều  phải  thọ  trì  kiên  cố, 

phải biết  điều  này.  Nói  cách khác, Bồ Tát  Giới  có thể  không  cần 

thọ. Ta xây nhà có thể không cần xây tầng thứ ba, còn có hai tầng 

dưới thì vẫn có thể ở được. Giới Tỳ Kheo có thể không cần thọ; ta 

vẫn có tầng trệt để ở được. Quý vị phải hiểu đạo lý này! Làm Tỳ-

kheo không cần luật Sa Di nữa giống như ta ở tầng hai, không cần 

đến  tầng  trệt  nữa,  xong  ngay,  quý  vị  ngã  lăn  chiêng!  Hiểu  rõ  sự 

thật  này  thì  quý  vị  mới  hiểu  được  tánh  chất  quan  trọng  của  luật 

nghi Sa Di. 

Nói thật ra, chúng ta thực hiện tốt đẹp mười điều này, giới Tỳ 

Kheo, giới Bồ Tát có thể gác qua một bên, có thể không cần đến. 

Nếu không, sẽ là giả Tỳ-kheo, giả Bồ Tát, hữu danh vô thực, ấy là 

dối  mình  lừa  người.  Chúng  ta  trọng thực  chất,  không  làm  cho  có 

hình  dáng.  Trì  giới  niệm  Phật  có  thể  đạt  đến  Thượng  Thượng 

Phẩm  vãng sanh,  quý  vị  thật  sự  làm  được.  Thọ  Bồ  Tát  giới  chưa 

chắc được vãng sanh, vì sao?  Là Bồ Tát giả, chưa phải là Bồ Tát 

thật! Phải biết, phải hiểu rõ điều này. Do vậy, chúng ta phải thật sự 

làm, nghiêm túc, chất phác tu hành. 

Sa  Di  có  mười  giới  điều  và  hai  mươi  bốn  oai  nghi.  Nay  ta 

gọi  “oai nghi”  là những “khuôn mẫu sanh hoạt”. Trong cuộc sống 

thường  ngày,  xử  sự,  đãi  người  tiếp  vật,  chúng  ta  phải  tuân  thủ 

những quy củ nào? Những nguyên tắc nào? Hai mươi bốn môn ấy 

chính là quy củ, là nguyên tắc. Nhưng những điều ấy do Thích Ca 

Mâu Ni Phật định ra lúc Ngài còn tại thế, đã cách thời gian hiện tại 

ba ngàn năm. Nay chúng ta đang sống ở Đài Loan, còn thời ấy là 

Cổ Ấn Độ; do vậy, phương thức sống của chúng ta khác hẳn, hết 

thảy  cách  nghĩ,  cách  nhìn  đều  khác  với  tiền  nhân.  Chúng  ta  phải 

làm  thế  nào để  hiểu  rõ  tinh  thần  Luật  Nghi,  thấu  suốt  đạo  lý,  rồi 

ứng dụng vào cuộc sống thường nhật của con người hiện tại, như 

vậy  thì  mới  đúng.  Giống  như  pháp  luật,  ngay  cả  hiến  pháp  cũng 

không là ngoại lệ, cứ cách bao nhiêu năm đó lại phải tu chỉnh một 

lần, vì sao? Thời đại khác rồi. Có những điều khoản được quy định 

chỉ thích hợp cho thời ấy, không phù hợp với hiện tại, cần phải tu 

chỉnh. 

Căn Bản Giới siêu việt thời gian lẫn không gian, chẳng thể biến 

đổi. Căn Bản Giới chỉ gồm bốn điều: Không sát sanh, không dâm 

dục (đây là đối với người xuất gia mà nói), không trộm cắp, không 

nói  dối.  Bốn  điều  ấy  gọi  là  Căn  Bản  Giới,  siêu  việt  thời  gian  lẫn 

không  gian,  bất  luận  ở  khu  vực  nào,  bất  luận  trong  thời  đại  nào 

cũng đều chẳng thể biến đổi. Những điều khác có thể do thời gian, 

địa phương, tập quán sanh hoạt bất đồng, chỉ tuân thủ nguyên tắc 

tinh thần, có thể tu chỉnh những điều khoản ấy. Ở Trung Quốc gọi 

những điều  ấy  là  Thanh  Quy.  Như trong đời  Đường, Mã  Tổ Đạo 

Nhất  hòa  thượng  đề  xướng  lập  tùng  lâm,  tức  là  đề  xướng  “mọi 

người cùng tu chung”. Bách Trượng đại sư lập Thanh Quy, Thanh 

Quy ấy chính là Giới Luật được “bổn thổ hóa” (tức địa phương hóa 

Giới  Luật,  diễn  dịch  Giới  Luật  cho  phù  hợp  với  văn  hóa,  quy  củ 

của một đất nước). Hiện đại hóa Giới Luật, đem tinh thần, nguyên 

tắc bất biến của Giới Luật ứng dụng vào cuộc sống của con người 

hiện đại. Đấy là [đại sư] đã vì người Trung Quốc mà chế định một 

bộ  Tân  Giới  Luật  đại  quy  mô,  mọi  người  chúng  ta  đều  phải  tuân 

thủ. Từ thời Bách Trượng đến nay cũng đã gần một ngàn bốn trăm 

năm,  tình  hình  của  chúng  ta  hiện  thời  không  còn  giống  với  một 

ngàn  bốn  trăm  năm  trước.  Do  vậy,  mỗi  một  đạo  tràng,  mỗi  một 

chùa miếu của  chúng ta đều có “Thường Trụ  Công Ước”, đều có 

quy  củ.  Đó  đều  là  những  chuyện  thuộc  về  việc  hiện  đại hóa, bổn 

thổ hóa Giới Luật thích hợp cho đại chúng cùng tu trong một đạo 

tràng, lập ra một quy củ. 

Nói  riêng  về  thành  phố  Đài  Bắc,  quy  củ  của  mỗi  một  chùa 

miếu không giống nhau, Thường Trụ Công Ước của mỗi một chùa 

miếu  cũng  khác nhau, [miễn  sao] thích hợp  với hoàn cảnh tu  học 

của  chính  chúng  ta.  Những  quy  củ,  công  ước  ấy  đều  thuộc  vào 

Luật  Nghi,  do  vậy,  nhất  định  phải  hiểu.  Không  hiểu  sự  thật  này, 

chúng ta không thể thực hiện thông suốt những Luật Nghi ấy được. 

Do  vậy,  chúng ta  đọc  chúng,  nghiên  cứu  chúng  phải  hiểu  rõ  tinh 

thần ở chỗ nào, phải thấu hiểu nguyên lý, nguyên tắc của chúng. 



 Thượng thiên Giới Luật môn 

       (Thiên đầu là phần Giới Luật) 



Sa  Di  Luật  Nghi  chia  thành  hai  bộ  phận:  Thiên  đầu  giảng  về 

Giới  Luật,  thiên  sau  giảng  về  Oai  Nghi.  Tiếp  theo  đây,  trước  hết 

giảng về phần Giới Luật. Giới Luật là căn bản, do Giới đắc Định, 

Oai  Nghi  nhằm  phụ  trợ  Giới  Luật,  chúng  là  những  khuôn  phép 

trong cuộc sống hằng ngày. 

Chúng ta phải nhận  thức  rõ  ràng hai  chữ  Giới  và Luật.  Trong 

trang  này,  đếm  ngược  lên  là  hàng  thứ  tư,  [có  ghi]:  “Giới  vi  cấm 

 giới,  Luật  tức  pháp  luật” (Giới  là  ngăn  cấm,  Luật  tức  pháp 

luật). Chữ  Giới  chỉ  cho  “cấm  giới”,  tức  là  ngăn  cấm.  Phật  dạy 

chúng  ta  không  được  làm  những  chuyện  nào,  nên  làm  những 

chuyện  nào.  Do  vậy,  trong  Giới  Luật  lại  chia  thành  hai  loại  lớn: 

Một loại là Chỉ Trì (những điều không nên làm), loại kia là Tác Trì 

(những điều nên làm). Phật dạy chúng ta làm gì, chúng ta phải làm 

điều đó, không làm là Phạm Giới. Phật chẳng chấp nhận cho làm, 

chúng ta chớ nên làm, đó là Trì Giới. Không cho quý vị làm, quý 

vị cứ làm thì phạm giới rồi. Dạy quý vị làm mà quý vị không làm, 

cũng là phạm giới! Do vậy, Giới Luật có hai loại: Một là cấm chỉ, 

hai là dạy những điều quý vị phải làm. Luật là sau khi quý vị phạm 

giới rồi, giống như phán xét quý vị tội nặng hay nhẹ, đấy chính là 

pháp  luật:  Dùng  luật pháp để  đoán định  quý  vị  tội  nặng hay  nhẹ. 

Đó gọi là Luật. 

Tiếp đó là câu giải thích: “Phòng phi chỉ ác viết Giới, xử đoán 

 khinh trọng, khai - giá - trì - phạm viết Luật” (Ngăn điều sai, dứt 

điều  ác  là  Giới.  Xử  đoán  nặng  nhẹ,  mở,  ngăn,  giữ,  phạm,  gọi  là 

Luật). Giới là gì?  “Phòng phi chỉ ác”.  Luật là gì? Phán xử nặng - 

nhẹ, Khai, Giá, Trì, Phạm, chính là Luật. Quý vị chỉ cần nhớ kỹ hai 

câu này là được rồi. 

Ở đây phải thuyết minh về “Khai - Giá - Trì - Phạm”. Mỗi một 

điều  Giới  Luật  đều  sống  động,  phương  thức  trì  giới  khác  nhau, 

không giống nhau, phải biết điều này. Đấy là đức Phật đối với căn 

tánh bất đồng của hết thảy chúng sanh mà phạm vi của Khai - Giá - 

Trì - Phạm sẽ cạn, sâu, rộng, hẹp đều khác nhau. Giống như chúng 

ta dạy học trò, đối với học trò Tiểu Học chúng ta phải quản thúc rất 

nghiêm,  vì  sao?  Do  chúng  nó  chưa  hiểu  chuyện;  không  dạy  dỗ, 

quản thúc nghiêm nhặt, chúng sẽ gây ra chuyện, bị tổn hại. Đối với 

học  sinh  Trung  Học,  chúng  nó  đã dần  dần  hiểu  biết,  cho  nên  hơi 

nới  lỏng  quy  củ  quản  lý  một  chút.  Đến  bậc  sinh  viên  Đại  Học, 

chúng  nó  có  năng  lực  phân  biệt  đúng  -  sai,  hiểu  rõ  lợi  -  hại  rồi, 

phạm vi dạy dỗ, quản thúc chúng càng được nới rộng hơn nữa. 

Giới  luật  nhà  Phật  cũng  cùng  một  đạo  lý  này.  Đối  với  những 

phàm  phu  mới  học,  phải  quản  thúc  thật  nghiêm,  thật  gắt.  Trong 

Phật pháp, như Tiểu Thừa giáo quản thúc rất nghiêm ngặt, hết sức 

bảo thủ. Đối với người Đại Thừa mà nói thì tương đối dễ dãi hơn. 

Vì  sao?  Người  Đại  Thừa  có trí huệ, có năng  lực phân biệt chân - 

vọng, có năng lực phân biệt tà - chánh, đúng - sai, thiện - ác, chính 

quý vị có năng lực phân biệt rồi, nên nới rộng rất nhiều. Đợi đến 

khi quý vị minh tâm kiến tánh, Kiến Tư, Trần Sa đều đoạn sạch, vô 

minh  cũng  phá  được  mấy  phẩm,  bèn  nhập  vào  cảnh  giới  Hoa 

Nghiêm,  “lý sự vô ngại, sự sự vô ngại” , đến lúc đó Giới Luật này 

mới được thật sự trì đến thanh tịnh viên mãn. 

Thanh tịnh viên mãn thì có còn trì giới nữa hay không? Vẫn trì 

giới! Như chúng tôi thường hay nói:  “Trì nhưng không trì, không 

 trì mà trì”.  Người ấy nhập cảnh giới này, tự nhiên chẳng phạm lầm 

lỗi,  không  có  lầm  lỗi.  Về  mặt  sự  tướng,  Bồ  Tát  vẫn  nghiêm  túc 

chấp  trì  như  thế  để  nêu  gương  cho  những  người  mới  học,  tức  là 

“hành trì” như trong phần trên đã nói. Chính bản thân vị đó đạt đến 

Sự  Sự  Vô  Ngại,  vì  sao  vẫn  còn  phải  trì  giới  như  thế?  Làm  cho 

người sơ học trông thấy, khiến cho kẻ sơ học thấy Bồ Tát luôn trì 

giới, vậy thì chúng ta không trì giới đâu có được! Nếu không, Bồ 

Tát  đều  không  trì  giới,  chúng  ta  trì  giới  làm  gì?  Gây  ra  tác  dụng 

ngược, hiệu quả ngược cho hàng sơ học thì chẳng phải là từ bi! Do 

vậy, Phật, Bồ Tát cũng trì giới, trì giới rất nghiêm, làm cho hàng sơ 

học trông thấy, phải hiểu các Ngài quả thật “lý sự vô ngại, sự sự vô 

ngại”, họ làm như vậy là hành trì. Các ngài đã đoạn sạch hết ác rồi, 

ác  đã  không  còn  nữa,  những  gì  các  ngài  làm  đều  thuộc  về  Hành 

Trì. 

“Khai”  là khai duyên,  chữ  Duyên  có nghĩa  là  điều kiện.  Dưới 

một điều kiện nào đó thì có thể khai giới, khai giới chứ không phá 

giới!  Nếu  không  nhằm  đúng  những  điều  kiện  ấy,  Phật  cấm  ngặt 

quý vị làm, quý vị cứ khai là phá giới đó nghe! Nếu dưới một điều 

kiện  hợp  tình  hợp  lý  nào  đó,  quý  vị  phá  giới  ấy  thì  chẳng  gọi  là 

“phá giới” mà là “khai giới”. Khai giới không có tội, chẳng những 

không có tội mà còn có công đức. Trong kinh Phật Thuyết Vị Tằng 

Hữu Nhân Duyên6 có nêu một thí dụ, sách Pháp Uyển Châu Lâm, 

Chư Kinh Yếu Tập7 cũng có dẫn thuật. Đương thời có một ông vua 

rất nóng nảy, hầu như đầu bếp nấu thức ăn không ngon, vua ăn vào 

không  vừa  ý,  toan  giết  gã  đầu  bếp.  Ngày  hôm  ấy,  nhằm  lúc  Phu 

Nhân đang trì Bát Quan Trai Giới, thấy tình hình đó, vì muốn cứu 

gã đầu bếp, bà liền đặc biệt trang điểm thật lộng lẫy, khuyên quốc 

vương  ca  hát  nhảy  múa,  hy  vọng  quốc  vương  thay  đổi  ý  niệm, 

quên đi chuyện đó. Do vậy, Bát Quan Trai Giới của bà trong ngày 

ấy hoàn toàn bị phá sạch. Đấy có phải là phá giới hay không? Bà vì 

muốn  cứu  mạng  một  gã  đầu  bếp,  vì  để  cứu  một  người,  nên  hành 

động  ấy  thuộc  về  khai  giới,  chẳng  những phá  sạch  giới  không  bị 

tội,  lại  còn  có  công  đức  lớn.  Đoạn  văn  này  ghi  chép  rất  tỷ  mỉ, 

chúng tôi nhớ không rõ lắm, chắc là trong những bản chú giải đều 

có kể về chuyện Bát Quan Trai Giới này. Do vậy, phải hiểu “khai 

duyên” (duyên để khai giới) là gì? Nếu không có khai duyên mà tự 

mình muốn tìm cơ hội [để phạm giới] thì là sai mất rồi! Ấy là phá 

giới,  chẳng  phải  là  khai  giới!  Do  vậy,  chuyện  Khai  hay  Giá  này 

chính mình phải có trí huệ để phán đoán. 

Chiều  hôm  qua,  một  người  bạn  cũ  mời  tôi  ăn  cơm  tối,  tôi 

không  biết  là  sinh nhật  ông  ta, cứ  đường đột đi  đến. Cũng không 

đến nỗi nào là hôm qua tôi mang mấy bộ Vô Lượng Thọ Kinh đến 

tặng ông ta, chúc ông ta vô lượng thọ, cũng rất hay! Trong thời kỳ 

kháng  chiến,  ông  ta  gặp  phải  chuyện  sau  đây:  Ba  người  bọn  họ 

cùng thực  hiện  công tác  bí  mật  tại  Nam  Kinh, bị  hiến binh  (cảnh 

sát) Nhật Bản phát giác. Hiến binh Nhật Bản liền truy đuổi họ. Họ 

chạy đến ngôi chùa ở ngoài cửa Trung Hoa thành Nam Kinh, nhằm 

lúc chùa đang làm pháp hội, ba người bọn họ chạy vào cầu cứu lão 

hòa thượng. Vị lão hòa thượng ấy rất có trí huệ, ngay lập tức bảo 

họ cạo đầu, mặc áo hải thanh, cùng mọi người niệm Phật. Do vậy, 

khi  đội  hiến  binh  Nhật đuổi  tới nơi, cũng không  sao tìm được ba 

người ấy, ba người bọn họ giữ được tánh mạng vẹn toàn. 

Sau khi [kháng Nhật] thắng lợi, nghĩ đến ân cứu mạng của lão 

hòa thượng, bọn họ đặt một tiệc rượu hết sức linh đình mời lão hòa 

thượng  nhằm  tỏ  chút  lòng  cảm  tạ.  Lão  hòa  thượng  cũng  đến;  tới 

rồi, bọn họ mới nghĩ hòa thượng thì ăn chay, mà ở đây toàn là gà, 

vịt, cá, thịt chất đống, đều là đồ mặn, đúng là rượu nồng thịt béo. 

Không  ngờ  vị  lão  hòa  thượng  ấy  thật  bất  phàm,  lão  hòa  thượng 

nghiễm  nhiên  ngồi  xuống,  chuyện  gì  cũng  không  hỏi  đến,  nâng 

chén  vui  vẻ  cùng  uống  với  họ,  khiến  cho  bọn  họ  trong  tâm  bội 

phục, rất cảm động. Đó gọi là khai duyên, là khai giới, không phải 

là  phá  giới!  Lão  hòa  thượng  không  có  tâm  ý  gì,  nhưng  Ngài  biết 

bọn họ thành tâm cảm kích, trọn chẳng phải là bỡn cợt người xuất 

gia; do vậy, Ngài thỏa ý họ, khiến cho lòng họ vui vẻ. Đấy là khai 

duyên, nhất định phải hiểu điều này. 

Có  rất  nhiều  đồng  tu  tại  gia  tự  mình  học  Phật,  phát  tâm  ăn 

chay, nhưng người trong nhà không học Phật. Thọ Bồ Tát giới rồi, 

người ấy có nên nấu những món thịt thà cho cha mẹ ăn hay không? 

Đã nói là cắt thịt cũng phạm giới mà, điều này không sai! Quý vị 

cúng dường cha mẹ, lúc cha mẹ vẫn chưa tin Phật thì đó là “khai 

duyên”, chứ không phải phá giới. Quý vị phải từ chỗ này mà cảm 

hóa người trong nhà quý vị. Muốn cảm hóa người ta, trước hết quý 

vị phải làm cho họ có cảm nghĩ tốt đẹp đối với Phật giáo, sanh tâm 

hoan  hỷ  đối  với  Phật  pháp  thì  quý  vị  mới  có  thể  cảm  động  họ 

được. Nếu quý vị “làm như thế này không đúng, làm thế kia cũng 

không đúng”, bảo họ:  “Ngươi ăn thịt chúng sanh, tương lai ngươi 

 phải đền mạng”.  Quý vị càng nói người nhà càng phiền não, càng 

nói  càng  nổi  nóng  hơn,  chẳng  những  không  giáo  hóa,  cảm  hóa 

được họ mà trái lại còn tạo khá nhiều khẩu nghiệp, vậy là sai lầm 

lớn rồi! Như vậy là thiếu trí huệ. Quý vị thuận theo hết thảy, người 

ta cảm thấy Phật giáo tốt đẹp, Phật giáo thật sự tốt đẹp! Cách một 

thời gian sau sẽ dần dần cảm hóa được họ, phải vận dụng trí huệ. 

Thời  gian  dài  hay  ngắn  tùy  thuộc  vào  phương  tiện  thiện  xảo  của 

quý vị, mà cũng tùy thuộc thiện căn, phước đức của người nhà quý 

vị. Do vậy, phải có tâm nhẫn nại, phải có phương tiện, làm như vậy 

mới đúng. Tự nhiên người ta sẽ hồi đầu, sẽ hướng thiện, muôn vàn 

chẳng được cậy mình học Phật mà đối địch với người nhà, làm vậy 

là sai, hoàn toàn sai lầm. 

Phật  pháp  được  kiến  lập  trên  cơ  sở  hiếu  đạo.  Câu  thứ  nhất 

trong  Tam  Phước  là  “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

 trưởng”.  Câu đầu tiên là “hiếu dưỡng phụ mẫu”. Vì thế, phải có trí 

huệ, phải  có phương  tiện thiện  xảo, phải có tâm nhẫn  nại  để  cảm 

hóa người nhà, quyết định chẳng được đối lập. Trước khi người ta 

chưa hiểu rõ, chưa thấu suốt, người ta muốn gì đều nên tùy thuận. 

Trong  lúc  tùy  thuận,  chúng  ta  có  tâm  nhẫn  nại,  có  trí  huệ,  có 

phương pháp để dần dần chuyển biến họ, vậy mới là đúng! Đây gọi 

là hiếu dưỡng chân chánh! 

“Giá”  là  cấm  ngăn,  quyết  định  chẳng  được  vi  phạm.  Vì  thế, 

phải  hiểu  Khai  -  Giá  mới  có  thể  trì  giới.  Lúc  nào  nên  Khai  mà 

không  Khai,  cũng  gọi  là  phạm  giới!  Lúc  nào  nên  Giá  mà  không 

Giá  thì  cũng  gọi  là  phạm  giới!  Đủ  thấy  hai  chữ  “trì  giới”  nói  dễ 

dàng  ư?  Chấp  chết  cứng  vào  giới  điều  thì  không  phải  là  trì  giới, 

giới  luật  điều  nào  cũng  sống  động.  Nếu  như  quý  vị  không  hiểu 

Giới Luật, không hiểu vì sao Phật đặt ra giới điều ấy, dụng ý ở chỗ 

nào, đạo lý là đâu, làm sao ứng dụng được trong cuộc sống thường 

ngày? Trong cuộc sống hằng ngày của chúng ta có thuận cảnh, có 

nghịch cảnh, những cảnh giới ấy sai biệt rất lớn, trong những hoàn 

cảnh hết sức rắc rối, phức tạp, áp dụng giới điều này như thế nào? 

Đấy  chính  là  Khai  - Giá.  Quý vị  hiểu  rõ  Khai  - Giá  sẽ  ứng dụng 

linh  hoạt,  sống  động,  ứng  dụng  hết  sức  viên  mãn,  tự  lợi,  lợi  tha, 

đấy  mới  là  trì  giới.  Do  vậy,  [trì  giới]  không  phải  là  chuyện  đơn 

giản. Không phải chấp chết cứng vào giới điều là trì giới, quý vị đã 

làm hoàn toàn trái ngược, sai lầm mất rồi! 

Tôi vừa mới nêu thí dụ: Lão hòa thượng thuận theo mọi người 

cũng ăn thịt, cũng uống rượu, bọn họ cảm động rất mạnh, đối với 

Phật  pháp thật sự khởi  sanh tâm  cung kính, biết  vị  xuất  gia ấy  vĩ 

đại,  người  xuất  gia  bất  phàm,  mười  mấy  người  bọn  họ  đều  được 

độ.  Nếu  vị  lão  hòa  thượng  ấy  theo  quan  niệm  trì  giới  như  mọi 

người đã nói thì rượu làm sao uống được? Phải bỏ ngay đi! Đúng 

vậy, không sai, tợ hồ chính mình rất trì giới, nhưng khiến cho mọi 

người  đối  với  Phật  giáo  có  ấn  tượng  kém  ác,  mang  ấn  tượng  cự 

tuyệt bài xích, vậy là sai mất rồi! Do vậy, Khai - Giá - Trì - Phạm 

hết sức quan trọng, không hiểu thì đừng bàn đến trì giới. Nhất định 

phải hiểu điều này. Hôm nay chúng tôi giảng đến đây thôi! 

Hỏi: Xin hỏi có phải là mỗi giới điều đều có Khai - Giá - Trì - 

Phạm? 

Đáp:  Đúng  vậy!  Nay  quý  vị  hiểu  rõ  Khai  -  Giá  -  Trì  -  Phạm, 

coi trọng; sau này trong mỗi một giới điều đều có giảng đến. Trước 

hết là phải xây dựng quan niệm, hiểu trì giới hoàn toàn không phải 

là  như  kiểu  trì  giới  mà  mọi  người thường nói, trì  giới kiểu  đó thì 

kết quả là Phật giáo sẽ bị tiêu diệt mất trong thế gian này. 

Hỏi: Không thọ giới thì không có vấn đề, hễ thọ giới sẽ có cả 

đống vấn đề, xin hỏi nên làm như thế nào? 

Đáp: Đúng vậy! Vì thế, phải nghiêm túc nghiên cứu Sa Di Luật 

Nghi  Yếu  Lược,  nhất  định  phải  hiểu  rõ.  Quý  vị  hiểu  rõ  được  bộ 

sách này rồi, người ta hỏi quý vị câu gì, quý vị đều có thể giải đáp 

được, lại còn hiểu trường hợp nào là thích đáng, tự mình phải nên 

làm theo cách nào. 



---o0o--- 

Phần 2 



Đoạn thứ tư, trang thứ sáu: 



 Tứ, thị cố Sa Di thế lạc, tiên thọ Thập Giới. Thứ tắc đăng đàn 

 Cụ Túc. Kim danh vi Sa Di, nhi bổn sở thọ giới. Ngu giả mang 

 hồ bất tri, cuồng giả hốt nhi bất học, tiện nghĩ liệp đẳng, vọng ý 

 cao viễn, diệc khả khái hỹ!  

       (Bốn, vì  thế,  Sa  Di xuống  tóc,  trước  hết thọ  mười giới.  Kế đó 

 đăng đàn thọ giới Cụ Túc. Nay gọi là Sa Di, có bổn phận phải thọ 

 giới.  Kẻ  ngu  mờ  mịt  không  biết,  kẻ  cuồng  coi  thường  không  học, 

 lại toan học lung tung, mơ tưởng cao xa, cũng đáng cảm khái lắm 

 thay!) 



Chúng ta tu học, bất luận là kinh, luật, luận hoặc ngữ lục của tổ 

sư, người biết học sẽ gạn lấy những khai thị trọng yếu, giống như 

Hoằng  Nhất  đại  sư  trích  lục  [kinh  điển  tạo  thành]  bộ  Vãn  Tình 

Tập, Ngài sao chép lại những giáo huấn trong kinh, luận, ngữ lục 

đối  trị  căn  bệnh,  tập  khí  của  chính  mình.  Mỗi  một  người  sao  lục 

cũng  hầu  như  không  giống  nhau  vì  mỗi  người  tập  khí  bất  đồng. 

Tập khí nào nặng nhất, nếu câu nói này nói đến căn bệnh của ta thì 

ta bèn ghi lại, tự mình thường xem, thường dùng nó để phản tỉnh, 

kiểm điểm, sửa lỗi đổi mới, đó gọi là “chân chánh tu hành”. Trong 

Giới Luật, những chỉ dạy để đối trị tập khí rất nhiều; do vậy, chúng 

ta  đọc  đến  bản  kinh  này  và  chú  giải  phải  biết  trích  lục,  tự  mình 

trích  lục  chép  vào  một  cuốn  sổ  nhỏ,  đó  mới  là  “chân  chánh  tu 

hành”. 

Đoạn  này  nói  về  người  mới  xuất  gia.  “Thế  lạc”  nghĩa  là  cạo 

tóc, xuống tóc. Hễ xuất gia thì  “tiên thọ Thập Giới” (trước hết thọ 

mười  giới). Đây  chính  là  như  trong  phần  trên  đã  nói:  Đó  là  giáo 

dục dành cho học sinh mới bước vào cửa Phật. Học làm một người 

đệ tử xuất gia của Phật, nhất định phải tuân thủ Mười Giới, lại còn 

có hai mươi bốn Oai Nghi ở phía sau nữa. Hai mươi bốn môn Oai 

Nghi chính là những quy củ chúng ta phải tuân thủ trong cuộc sống 

thường  ngày,  đấy  chính  là  quy  phạm  (quy  củ,  khuôn  mẫu)  cuộc 

sống. Có cơ sở tu học ấy rồi, sau đó mới có thể thọ Cụ Túc Giới8, 

trở thành Tỳ-kheo. 

Trong phần trước, chúng tôi đã nói thời gian tu học Sa Di Giới 

là năm năm, còn nay thọ giới (tức Tam Đàn Đại Giới9) thọ hết luôn 

một lần. Trước kia, không phải như vậy. Xưa kia, Sa Di Giới, Tỳ 

Kheo Giới, Bồ Tát Giới cách nhau một thời gian rất dài, không thọ 

cùng một lần. Thọ rồi giữ không được thì có khác gì dạy cho quý 

vị  tạo tội nghiệp đâu? Vì  thế, phải học  Sa  Di  Giới  năm năm, học 

rất  giống,  rất  có  quy  củ  rồi,  năm  năm  sau  mới  được  thọ  Cụ  Túc 

Giới, tức là Tỳ Kheo, Tỳ Kheo Ni Giới. Lại phải cách ba năm nữa 

mới được xin thọ Bồ Tát Giới. Giữ Tỳ  Kheo Giới rất khá, lại mở 

rộng  tâm  lượng,  hành  Bồ  Tát  đạo,  như  vậy  mới  là  chánh  xác. 

Giống như chúng ta đi học, Sa Di là Tiểu Học, Tỳ Kheo là Trung 

Học, Bồ Tát là Đại Học, là ba tầng cấp, nhất định phải có khoảng 

cách  tương  đương,  chẳng  thể  học  chương  trình  Tiểu  Học,  Trung 

Học,  Đại  Học  cùng một  lúc được.  Không  có đạo  lý  ấy!  Chúng ta 

phải hiểu rõ điều này. 

 “Thứ”  (kế  đến)  là  giai  đoạn  thứ  hai,  mới  bèn  “đăng  đàn  thọ 

 Cụ” : “Cụ” chính là Cụ Túc Giới. Câu này dạy chúng ta hành môn 

(trình tự tu hành) phải có thứ tự. 

 “Kim danh vi Sa Di”  (nay gọi là Sa Di): Nay chúng ta vừa mới 

xuống tóc xuất gia thì là Sa Di. 

 “Bổn  sở  thọ  giới” :  Bổn  là  bổn  phận,  “thọ”  là  phải  thọ  trì 

những giới pháp được nói trong kinh này, tức là Mười Giới và hai 

mươi bốn Oai Nghi. 

Rất  đáng  tiếc,  “ngu  giả  mang  hồ  bất  tri”  (kẻ  ngu  mờ  mịt 

không biết): Có rất nhiều kẻ thọ giới xong, Tam Đàn Đại Giới đều 

thọ  xong,  không  biết  Giới  là  gì  cả.  Thọ  trên  mặt  hình  thức,  chứ 

thực tế chẳng hiểu rõ nội dung, vì vậy “hữu danh vô thực”. 

 “Cuồng  giả  hốt  nhi  bất  học”  (Kẻ  cuồng  coi  thường  chẳng 

học):  “Cuồng  giả”  là  những  kẻ  cuồng  huệ,  chữ  “cuồng  huệ”  chỉ 

cho ai? [Kẻ ấy tưởng] những giới này nhỏ nhặt không quan trọng, 

dẫu có biết những giới ấy cũng không chịu làm theo. 

 “Tiện  nghĩ  liệp  đẳng”  (lại  toan  học  lung  tung).  Một  đằng  là 

ngu,  một  đằng  là  cuồng,  tức  cuồng  vọng!  Không  nghiêm  túc  tu 

học, lại còn học tràn lan lung tung.  “Liệp đẳng”  nghĩa là kẻ ấy thọ 

giới  Tỳ  Kheo,  thọ  giới  Bồ Tát.  Tu  học  tầng  cấp  thứ nhất chưa  tu 

hành nên thân, lại muốn học qua tầng cấp thứ hai, tầng cấp thứ ba. 

Tầng cấp thứ hai là Tỳ Kheo Giới, tầng cấp thứ ba là Bồ Tát Giới, 

kẻ ấy muốn thọ hết. Như vậy là  “liệp đẳng”.  

 “Vọng ý cao viễn” : Đây  là điều được thế tục gọi là “ham cao 

chuộng  xa”,  không  thực  tế!  Do  vậy,  kinh  bảo  “diệc  khả  khái 

 hỹ!” (cũng  đáng  cảm  khái  thay!):  “Khái”  là  cảm  khái,  than  thở. 

Người thật sự hiểu rõ trông thấy những hiện tượng ấy hết sức cảm 

khái. 

Do vì bản in này không đánh số trang, số chương theo thứ tự, 

vẫn dùng theo nguyên bản. Nguyên  bản thì mỗi tờ gồm hai mươi 

dòng, mặt trước mười dòng, mặt sau mười dòng. Chúng tôi lấy hai 

mươi dòng làm đơn vị để nói, như đến hàng thứ mười một thì bảo 

là trang thứ hai. Chúng tôi dùng phương pháp này cho mọi người 

dễ  tìm.  Trong  phần  chú  giải  có  hai  câu  rất  quan  trọng,  ở  đây  tôi 

nhắc nhở mọi người chú ý. Xin hãy xem hàng thứ hai mươi trong 

trang  thứ  sáu,  tức  là  hàng  cuối  cùng.  Hãy  xem  từ  chữ  thứ  ba  trở 

đi: “Học  Ký  vân:  Ấu  giả  thính  nhi  phất  vấn,  học  bất  liệp  đẳng 

 dã”  (Thiên  Học  Ký  [trong  sách  Lễ  Ký]  nói:  “Trẻ  nhỏ  nghe  chứ 

không  hỏi, chẳng học  tràn lan”).  Đây  là  một  câu trích trong thiên 

Học Ký của sách Lễ Ký, ý nghĩa hoàn toàn tương đồng với những 

điều đã nói ở trên.  “Ấu giả”  là kẻ mới học, mới học thì phải tuân 

thủ quy củ, không có ý kiến. Thầy dạy thế nào, chúng ta học như 

thế ấy, nhất định phải tuân theo quy củ, theo thứ tự thuận mà làm. 

Điều này hết sức quan trọng. 

Trước kia, tôi đã thưa cùng quý vị: Trong quá khứ tôi học với 

thầy Lý; trước khi học với thầy, tôi học với Chương Gia đại sư ba 

năm.  Thầy  Lý  hoàn  toàn  không  chấp  nhận  chuyện  ấy,  [bảo  tôi] 

phải bỏ toàn bộ đi, học lại từ đầu. Do nguyên nhân nào? Những gì 

anh  học  trong  quá  khứ,  anh  có  một  tiêu  chuẩn,  tục  ngữ  thường 

nói  “tiên nhập vi chủ” (cái gì học ban đầu là chính), người ta đã có 

thành  kiến  rồi.  Lúc  nghe thầy  giảng  khác  với  Chương  Gia  đại  sư 

chúng tôi sẽ khởi nghi hoặc, muốn hỏi. Vì thế, thầy bảo:  “Những 

 gì anh đã học trước kia tôi không chấp nhận” . Nói cách khác, chỉ 

có  nghe  lời  thầy,  không  có  chỗ  để  hoài  nghi!  Những  gì  đã  học 

trước kia chẳng chấp nhận, vứt bỏ toàn bộ. Thật thà, ngoan ngoãn 

nghe lời thì mới nên. Như vậy thì sẽ có thể thành tựu. 

Hiện nay gặp khó khăn là vì hiện thời tự do, dân chủ, cởi mở, 

không ai có thể hạn chế được bất cứ một ai nên học rất nhiều, học 

rất tạp. Nghe lời thầy giảng ắt có so sánh, chuyện này phiền phức 

lắm. Do vậy, kẻ mới học phải học điều gì? Không học Giáo. Giáo 

thì có thể thảo luận. Phật pháp chủ trương nghiên cứu thảo luận, hy 

vọng  quý  vị  sẽ  nêu  lên  câu  hỏi  để  cùng  nhau  nghiên  cứu.  Thế 

nhưng kẻ mới học không học Giáo, cũng không học Giải, kẻ mới 

học  phải  học Định,  tức  là  học  thanh  tịnh  cái  tâm.  Nói  cách  khác, 

trong tâm có nghi  vấn, có phân  biệt, có thành kiến,  sẽ  không  đắc 

Định. Vì thế, mục đích là ở chỗ này. Chúng ta mới học Phật pháp 

thì  dốc  sức  nơi  Định.  Giới  là  “thủ  đoạn”  (phương  cách),  do  Giới 

đắc Định, mục tiêu là đắc Định. Đắc Định rồi sẽ khai ngộ. Trước 

kia, cách dạy học của Nho Gia cũng giống như vậy. Phương pháp 

của họ cũng là tu Định; do vậy, tông chỉ dạy học của Nho Gia đối 

với Tiểu Học là “đắc Định”. 

Hiện thời chúng ta rất ít nghe nói tới, [chứ trong] quá khứ, tôi 

học Tiểu Học, khi học Sơ Trung, các thầy lúc ấy thường cùng nhau 

chuyện trò. Chúng tôi vẫn còn nghe thầy nói trò nào có ngộ tánh, 

vẫn  còn  nghe  nói  như thế,  nay  thì  hình  như không  nghe  như  vậy 

nữa. “Ngộ tánh” là nói về người có tâm địa thanh tịnh, người ấy có 

“thể ngộ” (thấu hiểu), trong Phật pháp chúng ta gọi là “khai ngộ”. 

Có  tiểu  ngộ,  có  đại  ngộ,  như  vậy  mới  thật  sự  có  hiệu  quả.  Tâm 

càng  thanh  tịnh,  ngộ  tánh  càng  cao.  Giới  luật  Sa  Di  là  Tiểu  Học 

trong Phật pháp, tông chỉ tu học là Định, nhằm giúp cho quý vị tu 

tâm  thanh  tịnh.  Tâm  địa  đạt  đến  mức  độ  thanh  tịnh  nhất  định  thì 

Phật pháp gọi là “pháp khí”, cũng có nghĩa là nói “người ấy có tư 

cách tiếp nhận Phật pháp”. Do đây biết được rằng: Năm năm Sa Di 

ấy hoàn toàn là công phu dự bị, là cơ sở để tu học Phật pháp, là sự 

chuẩn bị để tu học Phật pháp, Phật pháp dùng thời gian dài như thế 

để tạo nên cơ sở giáo dục ấy. Cơ sở được xây dựng vững vàng rồi, 

quý vị nghe kinh sẽ khai ngộ, sẽ lãnh ngộ, tham Thiền sẽ đắc Định, 

niệm  Phật  sẽ  được  Nhất  Tâm.  Nay  chúng  ta  học  Giáo  chẳng  thể 

khai ngộ, tham Thiền chẳng thể đắc Định, niệm Phật chẳng thể đạt 

Nhất Tâm, nguyên nhân là gì? Là vì học tràn lan, không xây dựng 

cơ sở kỹ càng. [Do vậy], quý vị mới hiểu cơ sở rất quan trọng. 

Chúng  ta  muốn  tương  lai  có  thành  tựu,  tự  mình  có  thành  tựu 

cũng như có thể giúp đỡ người khác, tự hành hóa tha thì cơ sở của 

chúng ta nhất định phải hết sức ổn thỏa. Điều này phải cậy vào sự 

nỗ  lực  của  chính  mình,  tự  mình  giác  ngộ,  tự  mình  nghiêm  túc  tu 

học.  Do  trong  thời  đại  này  chẳng  thể  có  thầy  nghiêm  khắc  đốc 

thúc, răn dạy như trước kia, cả xã hội tiến vào dân chủ, tự do, cởi 

mở;  do  vậy,  đối  với  việc  [xây  đắp]  cơ  sở  giáo  dục  [cho  chính 

mình] ngày  càng khó  khăn, hoàn toàn phải cậy  vào thiện căn  của 

chính mình. Tự mình có thiện căn, tự mình hiểu rõ chuyện này, tự 

động,  tự  phát,  chẳng  thể  cậy  vào  sự  đốc  thúc,  chỉ  dạy  của  thầy 

được  nữa!  Thầy  thấy  quý  vị  tự  động  tự  phát  đương  nhiên  rất  vui 

mừng, sẽ toàn tâm toàn lực giúp đỡ quý vị. Không thể tự động tự 

phát thì cũng không làm sao được hết. Phải biết điều này! 

Lại  xem  đến  hàng  thứ  mười  trong  trang  thứ  bảy,  câu  cuối 

cùng:  “Phật tạng kinh vân”,  [nghĩa là] đây chính là điều được ghi 

trong kinh  Phật:  “Bất  tiên học  Tiểu Thừa,  hậu học  Đại  Thừa giả, 

 phi Phật đệ tử” (Nếu trước hết không học Tiểu Thừa rồi mới học 

Đại Thừa thì không phải là đệ tử Phật). Câu này luận về thứ tự tu 

học. Trước hết học Tiểu Thừa, sau đó học Đại Thừa, tức là chiếu 

theo thứ tự thuận, tu học theo lớp lang, như thế là đệ tử Phật. Nghe 

lời Phật, tôn trọng lời thầy giáo huấn, tôn sư trọng đạo, đấy là đệ tử 

Phật. 

Phật  pháp  sau  khi  truyền  đến  Trung  Quốc,  vào  giai  đoạn  đầu 

của các đời Tùy, đời Đường, Tiểu Thừa đã từng có lúc hưng thịnh, 

nhưng thời gian rất ngắn, không lâu. Về sau, pháp Tiểu Thừa mất 

hẳn  tại  Trung  Quốc.  Hiện  thời  ở  Trung  Quốc,  những  tông  Tiểu 

Thừa như Thành Thật Tông10, Câu Xá Tông11 đã biến thành danh 

từ lịch sử, không thấy đạo tràng Tiểu Thừa nữa. Giai đoạn đầu đời 

Đường còn có, về sau không còn. Thế nhưng kinh điển Tiểu Thừa 

trong Đại Tạng Kinh có thể nói là khá hoàn chỉnh vì hiện tại đem 

Tam  Tạng  Tiểu  Thừa  Nam  Truyền  so  với  những kinh  Tiểu  Thừa 

trong Đại Tạng Kinh Trung Quốc (chúng tôi không làm công việc 

này,  có  người  khác  làm,  họ  bảo  cho  tôi  biết)  thì  chỉ  sai  khác  với 

kinh  điển  Tiểu  Thừa  của  chúng  ta  khoảng  chừng  hơn  năm  mươi 

mấy bộ. Nói cách khác, năm mươi mấy bộ ấy phân lượng quá nhỏ! 

Kinh luận Tiểu Thừa rất ngắn, gần như có chừng một, hai ngàn bộ. 

Giữa  một  hai  ngàn  bộ  kinh  [của  hai  tạng  Hán  Truyền  và  Nam 

Truyền]  chỉ  khác  biệt  năm  mươi  mấy  bộ.  Do  vậy,  có  thể  biết  là 

chúng ta đã phiên dịch kinh điển Tiểu Thừa khá viên mãn. Nhưng 

hiện thời những kinh Tiểu Thừa không có ai đọc, chúng ta học tập 

kinh  Tiểu  Thừa  làm  cơ  sở,  đương  nhiên  không  cần  phải  đọc  hết 

toàn bộ kinh điển Tiểu Thừa. Đại Thừa phân tông phái, Tiểu Thừa 

cũng có thể chọn đọc. Trong quá khứ, khi chúng tôi cầu học ở Đài 

Trung,  thầy  Lý  cũng  chọn  ra  mười  mấy  bộ  kinh  điển  Tiểu  Thừa 

dạy cho chúng tôi, như vậy là đủ rồi. Như hiện tại chúng ta đọc A 

Nan  Vấn  Sự  Phật  Cát  Hung  Kinh,  đấy  chính  là  kinh  Tiểu  Thừa, 

kinh Tiểu Thừa có thể chọn ra vài bộ để đọc. 

Tiểu Thừa mất đi ở Trung Quốc là vì có nguyên nhân. Nguyên 

nhân  ấy  chính  là  vì  người  xưa  đọc  những  sách  vở  của  Nho  Gia, 

Đạo Gia Trung Quốc, Khổng Tử, Lão, Trang. Những điều Khổng 

Tử, Lão, Trang nói quả thật không kém Tiểu Thừa. Nói cách khác, 

bị  Nho Gia,  Đạo  Gia  Trung  Quốc  thay  thế.  Do  vậy,  từ  Nho,  Đạo 

mà  vào Phật  pháp,  chẳng cần phải  học  pháp  Tiểu  Thừa,  trực  tiếp 

tiến vào Đại Thừa, đạo lý là như vậy. 

Trước kia, Tàng Kinh Lâu (lầu trữ kinh) trong tự viện (nay gọi 

là Đồ Thư Quán) không chỉ có kinh Phật mà còn có kinh của Nho 

Gia,  Đạo  Gia,  thảy  đều  có  hết.  Vì  vậy,  trước  kia  người  có  học 

trong thế gian đến đâu để đọc sách? Ở nơi đâu cất giữ nhiều sách 

vở  như  vậy  để  cho  họ  đọc?  Tự  viện!  Chúng  tôi  đọc  Phạm  Trọng 

Yêm Truyện, đọc Nghĩa Điền Ký [là những sách] kể về tiểu sử của 

Phạm Trọng Yêm. Phạm tiên sinh lúc tuổi trẻ là một chàng Tú Tài 

đọc sách ở tự viện. Trong tự viện cất giữ rất nhiều sách vở hoàn bị, 

hầu  như  người  đọc  sách  thời  đó  muốn  tìm  sách  vở  gì  đều  có  thể 

tìm được nơi chùa miếu. Vì thế, Tàng Kinh Lâu chính là thư viện. 

Người xuất gia đều đọc sách Nho Gia, những sách vở của Nho Gia 

họ đều đọc qua, đọc lan qua cả những sách của Đạo Gia, bách gia 

chư tử họ đều thông đạt. Đọc sách ở chùa miếu, không những tìm 

được  sách  vở  rất  thuận  tiện  mà  còn  nếu  như có câu hỏi  nghi  nan 

nào,  cũng  có  thể  thỉnh  giáo  pháp  sư.  Pháp  thế  gian  hay  xuất  thế 

gian pháp sư đều thông đạt, đều có thể hướng dẫn, đều có thể giúp 

cho người ta. Vì thế, chùa miếu chính là trường học, khác với hiện 

tại, khác hẳn!  Đây  chính  là  lý  do  vì sao Tiểu  Thừa bị biến  mất  ở 

Trung Quốc. 

Nhưng  đến  thời  hiện  tại,  sách  Nho  gia  cũng  không  đọc,  sách 

Đạo gia chúng ta cũng không xem, lại coi thường Tiểu Thừa, vừa 

học Phật bèn vào thẳng ngay Đại Thừa, lăn lộn với Đại Thừa suốt 

đời mà có thành tựu gì hay chăng? Nếu nói thành tựu thì đúng như 

Thanh Lương đại sư đã bảo:  “Tăng trưởng tà kiến”.  Thanh Lương 

đại sư nói như vậy đó. Nay chúng tôi nói cho dễ nghe hơn một chút 

thì là kiến thức Phật học rất phong phú giúp cho kẻ ấy ăn nói linh 

hoạt, giúp kẻ ấy viết lách. Ngoại trừ việc ấy ra, đối với đức hạnh, 

tu trì, tâm thanh tịnh, trí huệ, kẻ ấy hoàn toàn không có gì! Do vậy, 

chúng ta thường thấy người học Phật, bất luận xuất gia hay tại gia, 

khi chưa thông đạt Phật pháp, họ rất thật thà, rất kiền thành, nhưng 

hiểu được chút ít Phật pháp rồi bèn kiêu căng ngã mạn, coi thường 

người khác, vậy là sai mất rồi! Không những học Phật sai mà học 

Nho  cũng  sai  luôn!  Quý  vị  thấy  Nho  gia  nói  rất  hay: “Học  vấn 

 thâm  thời  ý  khí  bình”  (lúc  học  vấn  sâu  xa,  tính  tình  điềm  đạm). 

Học  vấn  của  một  người  phải  nhìn  từ  đâu?  Tâm  bình  khí  hòa  thì 

người  ấy  có  học  vấn.  Viết  thì  một  tay  văn  chương  lỗi  lạc,  giảng 

đến  nỗi  hoa  trời  rơi  lả  tả,  nhưng  trong  tâm  ngạo  nghễ,  ngã  mạn, 

ghen ghét, nóng giận, người ấy có học vấn hay chăng? Không có 

học  vấn, đó  là kiến  thức  nông  cạn!  Quý  vị  muốn tu học pháp thế 

gian,  xuất  thế  gian  vì  sao  tu  học  lại  trở  thành  như  vậy?  Do  đánh 

mất cơ sở, không chiếu theo cơ sở ấy để tu học! 

Trước kia bậc Tiểu Học của Nho Gia học cuốn Ngũ Chủng Di 

Quy12 do  Trần  Hoằng  Mưu  biên  soạn  vào  thời  Thanh  xưa  kia. 

Trong quá khứ tôi đã từng bảo mọi người đọc; do đấy, chúng ta có 

thể thấy tông chỉ dạy học của nền giáo dục Tiểu Học thời cổ quả 

thật là tu Định. Lúc tôi ở Đài Trung, thầy  Lý chọn cuốn sách này 

làm sách tham khảo phải đọc trong việc tu thân. Trong quá khứ, tôi 

đã  mua  rất  nhiều  bản  Ngũ  Chủng  Di  Quy,  mua  đến  hai  ba  chục 

bản,  mỗi  người  một  bản,  trước  kia  đã  từng  phát  ra  rồi,  nay  Ngũ 

Chủng  Di  Quy  cũng  không  thấy  nữa,  tôi  thấy  trong  tủ  sách  cũng 

hoàn toàn không có cuốn này. 

Nếu quý vị chẳng khéo dạy dỗ trẻ nhỏ thì cái đầu nhỏ bé của 

chúng  cũng  suy  nghĩ  lung  tung.  Làm  thế  nào  để  dạy  chúng  tu 

Định?  Đương  nhiên  chẳng  thể  bắt  chúng  khoanh  chân  ngồi  yên. 

Trẻ  nhỏ  không  ở  yên  một  chỗ  được  thì  có  thể  dạy  nó  học  thuộc 

sách.  Thuộc  sách  là  tu  Định  ư?  [Hễ  phải]  học  thuộc  sách  thì  nó 

không thể suy nghĩ lung tung. Vì thế, Tứ Thư, Ngũ Kinh, bách gia 

chư  tử,  bộ  nào  cũng  dạy  chúng  nó  học  thuộc,  không  giảng  giải. 

Trước kia,  từ  bảy  tuổi  đến  mười  hai tuổi  là  Tiểu  Học,  những thứ 

học ở Tiểu Học là quét dọn13, ứng đối, toàn là học làm người như 

thế nào, nói năng như thế nào. Giáo dục Tiểu Học nhắm vào đức 

hạnh,  ngôn  ngữ,  mỗi  một  cử  chỉ  hành  động  phải  có  quy  củ,  nói 

năng phải có chừng mực. Do được huấn luyện như vậy, những đứa 

nhỏ  mười  một,  mười  hai  tuổi  ấy  rất  giống  với  người  lớn,  chúng 

cũng có oai nghi, mỗi một cử chỉ đều chững chạc. Đấy là giáo dục 

về  cách  sống,  dưỡng  thành  từ  nhỏ.  “Tiểu  thành  nhược  thiên 

 tánh”  (tập  thành  từ  nhỏ  nên  giống  như  là  bẩm  sinh  vậy).  Bồi 

dưỡng tập thành từ nhỏ, nên giống như được thiên phú. Từ nhỏ đã 

được bồi dưỡng giáo dục cách sống, hầu hạ phụng sự cha mẹ như 

thế  nào,  cư  xử  với  huynh  trưởng  ra  sao,  quan  hệ  giữa  người  và 

người  được  dạy  rất  rõ  ràng,  phân  chia  vai  vế  rất  rành  mạch,  hiểu 

được lễ tiết. Đấy chính là cơ sở thật sự của xã hội trật tự, gia đình 

hòa thuận, xã hội an định. Ngoài ra là đọc sách, đọc sách phải học 

thuộc, thầy phải dạy từng câu. Do vì sách thời cổ không có ký hiệu 

chấm  câu;  lúc đọc,  thầy  chấm  câu  cho  nó.  Hiện thời,  quý  vị  thấy 

[những tác phẩm] trong Tứ Khố Toàn Thư không có ký hiệu chấm 

câu. Do vậy, lúc đọc thầy phải dùng bút đỏ để khuyên14 từng câu, 

dạy đọc từng câu. Đó là vì trước kia sách vở không chia thành từng 

đoạn, [mỗi đoạn] có tựa đề nhỏ (tiểu tiêu đề) giống như hiện thời. 

Chẳng hạn kinh Vô Lượng Thọ của chúng ta được chia thành bốn 

mươi tám đoạn, mỗi đoạn đều có tựa đề. Xưa kia không có, cách 

này do người đời sau đặt ra. Vì thế, thầy phải dạy đọc từng câu, rồi 

đốc thúc trẻ nhỏ học thuộc. 

Trước kia, tiêu chuẩn đọc sách là đọc đến mười lượt mà chưa 

thuộc được thì có nghĩa là đứa trẻ ấy chưa thể dạy [như vậy] được, 

nó  chưa  tiếp  nhận  được.  Vậy  thì  làm  sao?  Mỗi  người  thiên  phú 

khác nhau. Xưa kia trong mỗi buổi học, đứa trẻ nào thiên phú tốt, 

căn tánh lanh lợi, thông minh, mỗi một ngày có thể dạy cho nó số 

lượng nhiều hơn một chút, có thể cho nó học mười dòng, học hai 

mươi dòng. Hai mươi dòng là một trang, mỗi một trang của chúng 

ta đây là hai mươi dòng. Khi đọc hai mươi dòng đó mười lượt mà 

đứa trẻ ấy nhất định thuộc được, tức là với sức nó, có thể dạy cho 

nó hai mươi dòng. Mười lần không thuộc thì giảm bớt đi, dạy mười 

dòng  thôi.  Nếu  mười  dòng  vẫn  không  thuộc  được  thì  dạy  năm 

dòng.  Năm  dòng  vẫn  không  thể  thuộc  thì  dạy  ba  dòng,  dùng 

phương  pháp  ấy.  Do  đó,  một  vị  thầy  thường dạy  mười,  hai  mươi 

đứa  học  trò,  mỗi  trò  đọc  mấy  dòng  khác  nhau  tùy  theo  năng  lực 

của từng đứa. Nếu năm sáu lần nó đã thuộc thì là đứa có thiên phận 

(bẩm  tánh) tốt,  thầy  phải đốc  thúc  nó học  một  trăm  lần, phải đọc 

cho  lớn  tiếng,  như  vậy  thì  nó  sẽ  vĩnh  viễn  không quên.  Đứa  kém 

hơn, thiên tư tệ hơn một chút, nhất định phải đọc tới mười lần mới 

thuộc được thì thầy phải đốc thúc nó đọc hai trăm lần. Do vậy, căn 

tánh  so  ra  kém  cỏi  hơn  một  chút  thì  phải  siêng  năng,  phải  học 

nhiều hơn; như câu nói:  “Nhân nhất năng chi, kỷ thập chi”, [tức là] 

người  ta  một  lần  là  được,  mình  phải  dụng  công  mười  lần,  dùng 

siêng năng để bù vụng về, thầy đốc thúc trò học nhiều lần hơn. 

Đến hôm sau vào lớp, trước buổi học, phải nhẩm lại những bài 

hôm trước một lượt rồi mới học bài ngày hôm nay. Như vậy, ngày 

nào cũng phải ôn luyện bài hôm trước, ngày ngày đều phải nhẩm 

lại bài hôm trước, đem những điều đã được dạy lần trước nhẩm lại 

hết  một  lượt.  Học  tới  hết  cuốn  sách  đó,  phải  đọc  lại  những  phần 

trước một lượt rồi mới cho quý vị học cái mới. Vì thế, ngày ngày 

phải nhẩm lại sách, ghi nhớ vào tâm. Sách nhất định không giảng, 

không  có  ý  nghĩa  gì  cả,  học  trò  nhỏ  không  hiểu  được  đạo  lý  ấy, 

mục  đích  nhằm  huấn  luyện  cái  Định,  huấn  luyện  ký  ức,  cho  nên 

dùng phương pháp này. 

Đại khái đến năm mười hai tuổi, đứa nào thiên phận tốt thì đã 

đọc mười ba kinh15, đọc tác phẩm của chư tử. Tác phẩm của chư tử 

phải  chọn  lựa.  Rồi  lại  còn  học  một  phần  Sử,  tức  là đọc  hai  mươi 

lăm  bộ  sử.  Hai  mươi  lăm  bộ  sử  ấy  không  thể  đọc  toàn  bộ,  cũng 

phải chọn lựa, hoặc là đọc Cương Giám Dị Tri  Lục16, tức là sách 

viết  về  đại  cương  lịch  sử  Trung  Quốc.  Nếu  là  đứa  có  thiên  phận 

cao,  có căn  bản  thì  đọc  bộ  Thông  Giám  Tập  Lãm17,  mọi  thứ  đều 

phải đọc thuộc. Từ năm bảy đến mười hai tuổi liền hoàn thành toàn 

bộ. Quý vị hỏi nó câu nào nằm trong cuốn sách nào, trang thứ mấy, 

dòng thứ mấy nó đều biết cả. Đúng là thuộc nhuyễn nhừ. Nó không 

khởi vọng tưởng, tâm định rồi. Do vậy, xưa kia cổ nhân lúc mười 

hai,  mười  ba  tuổi,  tâm  rất  thanh  tịnh,  rất  định,  do  dùng  phương 

pháp này để huấn luyện vậy. 

Bây giờ khó lắm, hoàn cảnh quá tệ hại. Trẻ nhỏ hiện thời đều 

coi  TV,  chơi  video  game,  bảo  chúng  nó  học  thuộc  sách  chúng 

không thể làm được: “Ai cũng đi chơi hết, kêu mình con đọc sách 

thôi à!”, nó bèn không làm. Hoàn cảnh hiện thời đã khác hẳn, quá 

khác biệt so với hoàn cảnh dạy học xưa kia. [Thế nên] quý vị hiểu 

cổ nhân vì sao có thể khai ngộ, vì sao có thể chứng quả. Con người 

hiện tại rất thông minh, hết thảy hoàn cảnh đều tốt đẹp hơn trước, 

vì sao tu mấy chục năm vẫn không thể khai ngộ, không thể chứng 

quả, nay quý vị đều thấy rõ ràng, quý vị hiểu được căn bệnh phát 

sanh từ  đâu. Cổ nhân tôn  sư trọng đạo,  thầy  dạy  sao trò học  vậy, 

thật thà đọc sách, thật thà học thuộc sách. Do vậy, giai đoạn Tiểu 

Học chính là học Định. 

Học Huệ thì Huệ là gì? Đọc, đọc rất thuộc thì gọi là Căn Bản 

Trí. Căn Bản Trí là gì? Kinh Bát Nhã giảng là  “Bát Nhã vô tri” , vô 

tri  là  Căn Bản  Trí.  Trước hết  là  vô tri,  cái  gì cũng đều  học thuộc 

hết, cái gì ta cũng không hiểu, hoàn toàn là học cho thật thuộc làu. 

Thời cổ trường học không có bậc Trung Học, học Tiểu Học xong 

liền lên Thái Học, nay chúng ta gọi Thái Học là Đại Học. Tiểu Học 

kết  thúc,  mười  ba  tuổi  bèn  vào  Thái  Học.  Trong  Thái  Học  dạy 

những gì? Giảng giải, nghiên cứu, thảo luận. Chẳng hạn như giảng 

giải Tứ Thư, nghiên cứu, thảo luận Tứ Thư, không đọc thuộc, hoàn 

toàn là giảng giải. Cổ nhân nói  “đọc sách vui” , thật vui sướng lắm! 

Giảng  giải  là  thầy  dẫn  cả  đám  học  sinh  hằng ngày  du  sơn  ngoạn 

thủy,  “có việc học trò phải ra sức” , thầy ngồi xe, học trò phải đẩy 

xe  cho  thầy,  chuẩn  bị  rượu,  thức  ăn  lên  đường  du  hành.  Vì  sao? 

Thầy  lẫn  trò  đã  thuộc  làu  làu  những  sách  vở  ấy  rồi,  mọi  người 

chẳng cần phải mang theo sách. Giảng đến chương thứ mấy, trang 

thứ mấy, vừa đi vừa nghiên cứu, thảo luận, đi rong chơi cả hai ba 

tháng,  là  dạy  xong  khóa  trình  ấy.  Xưa  kia  học  hành  vui  vẻ  chứ 

không  khổ  sở  như  hiện  thời,  [quá  trình  học]  được  chia  thành  hai 

giai đoạn: Giai đoạn thứ nhất là học thuộc sách, giai đoạn thứ hai 

là  giảng  giải.  Lúc  nhỏ  không  hiểu  chuyện  thì  chuyên  học  thuộc; 

đến năm mười ba, mười bốn tuổi trí huệ mở mang, có thể nghiên 

cứu, thảo luận. Cách dạy  học  ấy  quả thật  cao minh hơn cách dạy 

học hiện thời nhiều lắm! 

Từ khi [chế độ] Dân Quốc được thành lập đến nay, lối dạy học 

truyền thống của Trung Quốc bị phế bỏ, chọn theo cách giáo dục 

của  Tây  Phương,  tệ  hẳn  đi.  Căn  Bản  Trí  không  có,  Hậu  Đắc  Trí 

khỏi cần bàn đến nữa! Căn Bản Trí là vô tri, Hậu Đắc Trí là Vô Sở 

Bất  Tri  (không  gì  không  biết).  Quý  vị  thấy  trong  cách  dạy  học 

trước kia: Trẻ con mới mười mấy tuổi, chưa đến hai mươi tuổi (hai 

mươi tuổi sẽ làm lễ Gia Quan, tức lễ đội mũ), đi thi đậu Cử Nhân, 

đỗ  Tiến  Sĩ  (Cử  Nhân là thi  ở  tỉnh, Tiến  Sĩ  là thi  ở  cấp quốc  gia), 

thường  được  phái  đi  làm  quan,  mười  mấy  tuổi  đã  làm  huyện 

trưởng, làm huyện thái gia (ông quan huyện)! Người ta coi sóc việc 

cai  trị  có  lớp  lang,  hợp  lý.  Nay  những  đứa  trẻ  mười  mấy  tuổi, 

chuyện  gì  cũng  không  biết!  Phương  pháp,  chế  độ  giáo  dục  khác 

nhau, thâu được hiệu quả khác nhau. 

Tại Đài Loan, ông Trương Linh soạn bài Tổng Thống Kỷ Niệm 

Ca  cũng  là  một  Phật  giáo  đồ  kiền  thành.  Trong  quá  khứ,  khi  tôi 

giảng kinh, hai vợ chồng ông mỗi buổi đều đến nghe, chưa hề thiếu 

buổi nào. Nay hai vị đều đã khuất bóng cả rồi. Cư sĩ Trương Linh 

năm mười chín tuổi làm huyện trưởng, [trong số những người] làm 

huyện trưởng dưới thời Dân Quốc, e rằng ông ta là người trẻ tuổi 

nhất.  Đấy  là  cách  dạy  dỗ  giáo  dục  khác  nhau,  phương  thức  khác 

nhau;  cho  nên chúng ta hiểu trước  kia  giáo  dục của  Nho Giáo  và 

Phật giáo tốt đẹp, quá tốt đẹp! Quý vị chiếu theo phương pháp ấy 

mà tu học, có thể nói là những hạng thiên bẩm từ bậc trung trở lên 

đều có thể thành tựu. Vứt bỏ, không chiếu theo quy củ ấy, không 

chiếu theo quy củ sẽ không thành vuông - tròn18 được! Nhất định 

phải tuân thủ quy củ! 

Hiện tại chúng ta có cần bắt đầu học từ Tiểu Thừa hay chăng? 

Vấn  đề  này  hết  sức  nghiêm  túc,  phải  xây  dựng  cơ  sở  từ  đây.  Do 

vậy,  chúng  tôi  buộc mọi  người  đọc  Tứ  Thư,  tôi  định  ra  bảy  môn 

học cho các đồng tu Tịnh Tông. Trong bảy môn học ấy, ba môn là 

căn  bản  của  Tông chúng  ta:  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  A  Di  Đà  Kinh 

Yếu Giải và Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm, tức là chọn ra ba kinh 

quan trọng nhất trong năm kinh. Tôi chọn lựa như vậy, không bàn 

bạc  mà  hợp  ý  các  cụ  Hạ  Liên  Cư,  Hoàng  Niệm  Tổ.  Chúng  tôi 

không thương lượng trước, tôi chọn lấy những bộ đó, họ cũng chọn 

các  bộ  ấy.  Ngoài  ra,  thêm  vào  bốn  thứ  tương  đương  những  kinh 

luận của Tiểu Thừa. Về kinh Tiểu Thừa, chúng tôi chọn bộ A Nan 

Vấn Sự Phật Cát Hung Kinh; ngoài ra, chúng tôi chọn Tứ Thư của 

Nho  Gia  Trung  Quốc,  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  và  Cảm  Ứng  Thiên 

Vựng  Biên.  Gộp  lại,  tổng  cộng  có  bảy  loại.  Nho,  Phật,  Đại,  Tiểu 

Thừa đều có, phân lượng không nhiều. Thật sự từ bảy môn này mà 

thâm nhập, đủ cho chúng ta dùng suốt cả một đời rồi! Sau đấy, thật 

thà niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ, không ai không thành tựu. 

Chúng tôi chọn hai bộ sách Liễu Phàm Tứ Huấn và Cảm Ứng 

Thiên Vựng Biên thay cho Giới Luật. Đương nhiên hiện thời mọi 

người phát tâm học Sa Di Luật Nghi Yếu Lược là chuyện hết sức 

khó có. Y theo bộ Sa Di Luật Nghi Yếu Lược này mà tu học thì nói 

cách khác, chúng ta có thể bỏ qua Cảm Ứng Thiên Vựng Biên và 

Liễu Phàm Tứ Huấn, một bộ Sa Di Luật Nghi này có thể thay cho 

hai bộ sách kia, chúng ta phải nghiêm túc học tập bản luật này. 

Nhưng  tôi  hy  vọng  mọi  người  phải  thông  thuộc  hai  bộ  Cảm 

Ứng Thiên Vựng Biên và Liễu Phàm Tứ Huấn, vì sao? Chúng có 

thể giúp cho các đồng tu tại gia, có thể phổ cập trong xã hội. Đặc 

biệt  là  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  Cảm  Ứng  Thiên  Vựng  Biên  đều  do 

người  Hoa  viết.  Người  Hoa  đọc  sách của người  Hoa  sẽ  cảm  thấy 

đặc biệt thân thiết, vui lòng thọ trì. Chúng ta phải thấu hiểu, phải 

biết rõ điều này. Vì thế, Ấn Quang đại sư không đề cao Giới Luật 

mà lại hướng về quảng đại xã hội đề cao  Liễu Phàm Tứ Huấn và 

Cảm Ứng Thiên, thâu được hiệu quả rất tốt, khiến cho mọi người 

hiểu rõ nhân quả, tin sâu nhân quả, đoạn ác tu thiện. 

Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  dạy  quý  vị  nhận  thức  nhân  quả,  tin  sâu 

nhân quả. Cảm Ứng Thiên dạy quý vị đoạn ác tu thiện. Cảm Ứng 

Thiên viết về tiêu chuẩn thiện - ác. Nói cách khác, tông chỉ của hai 

bộ sách này là  “Chớ làm các điều ác, vâng làm các điều lành” . Sa 

Di  Luật  Nghi  Yếu  Lược  cũng  thuộc  về  loại  này.  Giống  như  mấy 

câu  quan  trọng,  chúng  ta  nhớ  được  mấy  câu  là  được  rồi,  thường 

dùng  mấy  câu  đó  để  phản  tỉnh,  kiểm  điểm,  đó  là  chân  chánh  tu 

hành. Chúng ta lại xem tiếp đoạn kinh văn thứ năm kế đó: 



 Ngũ: Nhân thủ Thập Giới, lược giải sổ ngữ.  

       (Năm, do giữ Thập Giới, lược giải mấy lời) 



Do vì những đạo lý trên đây là tiêu chuẩn giáo học nhà Phật, là 

nguyên  tắc  của  giáo học  Phật giáo;  căn cứ  vào những  nguyên  tắc 

này, lấy Thập Giới làm tiêu chuẩn, thêm vào những giải thích đơn 

giản,  nên  gọi  là  “Lược  Giải”.  Liên  Trì  đại  sư  soạn  lược  giải, 

Hoằng Tán đại sư soạn lời giải thích chi tiết. Như vậy, những lời 

chú thích ở dưới là của Hoằng Tán đại sư19 chú thích thêm. Hoằng 

Tán  đại  sư  là  người  đời  Thanh,  sợ  chúng  ta  xem  Lược  Giải  vẫn 

chưa  thể  thấu  hiểu  ý  nghĩa  của  kinh,  chẳng  biết  thực  hiện  từ  chỗ 

nào. Do vậy, Ngài chú giải tường tận cho chúng ta. Chúng ta thấy 

Liên  Trì  đại  sư  soạn  phần  Lược  Giải  rất  vắn  tắt,  không  đầy  mấy 

trang, thấy phần Tăng Chú (chú thích bổ sung) chú thích rất nhiều. 

Những dòng in theo lối “đảnh cách” đều là do đại sư Liên  Trì đã 

viết,  tức  là  phần  Lược  Giải.  Những  dòng  in  thấp  xuống  một  chữ 

chính là lời Tăng Chú của Hoằng Tán đại sư. 



 Lục, sử mông học tri sở hướng phương.  

       (Sáu, để kẻ mới học biết được phương hướng) 



 “Mông học”  tức là sơ học. Những kẻ sơ học chúng ta biết được 

phương  hướng,  biết  tông  chỉ  tu  học,  biết  phải  dụng  công  từ  nơi 

đâu. Điều này quả thật rất quan trọng. 



 Thất,  hảo  tâm  xuất  gia  giả,  thiết  ý  tuân  hành,  thận  vật  vi 

 phạm.  

       (Bảy,  kẻ  hảo  tâm  xuất  gia,  dốc  ý  tuân  hành,  cẩn  thận  chớ  vi 

 phạm) 



Đoạn  văn  này  hết  sức  khẩn  yếu.  Cả  ba  câu  đều  rất  quan 

trọng.  “Hảo  tâm”  là  chân  chánh  phát  tâm,  “xuất  gia”  vì  để  liễu 

sanh tử, vì độ chúng sanh. Đấy là hảo tâm xuất gia; chứ chẳng phải 

vì trốn tránh thực tại mà xuất gia, chẳng phải vì ở trong thế gian bị 

đủ  mọi  vùi  dập,  [vì bị  thất  bại  mà  xuất  gia]  thì  gọi  là  “tiêu  cực”. 

Không phải vậy, hảo tâm xuất gia là tích cực, đối với Phật pháp có 

trình độ hiểu biết, giác ngộ kha khá. Trong các nghề nghiệp của thế 

gian,  chúng  ta  chọn  lựa  nghề  nghiệp  này,  chúng  ta  biết  trong hết 

thảy  các  nghề  nghiệp  hiện  thời,  nghề  nghiệp  này  thù  thắng  nhất. 

Đây là hạnh nghiệp giác ngộ, là hạnh nghiệp liễu sanh tử, xuất tam 

giới,  giúp  cho  hết  thảy  chúng  sanh  giác  ngộ,  giúp  cho  hết  thảy 

chúng sanh liễu sanh tử, xuất tam giới. Hạnh nghiệp này chính là 

hạnh nghiệp vĩ đại nhất, tích cực nhất. Chúng ta phát tâm theo đuổi 

công tác giáo dục Phật giáo, tuyệt đối chẳng phải là tiêu cực, tuyệt 

đối chẳng phải là trốn tránh hiện thực xã hội, người thế gian không 

hiểu đạo lý này, hiểu lầm Phật pháp, nhìn thành ra như vậy đó! 

Đương nhiên, quả thật có không ít những kẻ vì trốn tránh hiện 

thực  xã  hội mà  xuất  gia, tạo  thành khá nhiều hiểu  lầm cho  người 

khác. Những kẻ ấy chúng ta không bàn đến; còn bản thân chúng ta 

xuất gia là vì lẽ gì? Chúng ta hiểu rõ, chúng ta nhận thấy nền giáo 

dục này tốt đẹp, có giá trị, phải nên hoằng dương cho rạng rỡ, rộng 

lớn,  đáng  tiếc  không  có  ai  làm!  Không  có  ai  làm  thì  mọi  người 

không  biết,  không hiểu,  không  nhận  thức.  Chúng  ta  hiểu  rõ,  hiểu 

trọn  vẹn,  nhận  thức  thì  bản  thân  chúng  ta  phải  gánh  vác  trách 

nhiệm, nghiêm túc nỗ lực làm, làm cho tốt. Chúng ta xuất gia là vì 

vậy! 

Phát  tâm  xuất  gia như  thế,  quý  vị  nhất định  phải tôn  sư trọng 

đạo.  Chúng  ta  đọc  cuốn  sách  này  thì  Liên  Trì  đại  sư  là  thầy  của 

chúng ta, Hoằng Tán đại sư là thầy của chúng ta, chúng ta phải tôn 

trọng những giáo huấn của các Ngài trong cuốn sách này. Chúng ta 

phải  kính  trọng thầy,  phải  tôn  trọng  lời  các  Ngài  giáo huấn,  phải 

chú  tâm  lãnh  hội  nghiên  cứu,  y  giáo  phụng  hành.  Đấy  là  tôn  sư 

trọng  đạo.  Do  vậy,  phải  “thiết  ý  tuân  hành” (dốc  ý  tuân  hành), 

dùng  ý  chí  khẩn  thiết  tuân  thủ  phụng  hành.  “Thận  vật  vi 

 phạm” (cẩn  thận  chớ  vi  phạm):  Chẳng  được  trái  nghịch,  chẳng 

được vi phạm lời thầy giáo huấn. Lại xem tiếp đoạn thứ tám: 



 Bát,  nhiên  hậu  cận  vi  Tỳ  Kheo  giới  chi  giai  thê,  viễn  vi  Bồ 

 Tát Giới chi căn bản.  

(Tám, sau đấy gần thì là bậc thang cho giới Tỳ Kheo; xa thì là 

căn bản cho giới Bồ Tát) 



Đây là ba giai đoạn. Cơ sở trong giai đoạn thứ nhất không tốt 

thì  đừng  mong  chi  giai  đoạn  thứ  hai,  giai  đoạn  thứ  ba  càng  khỏi 

cần phải nói đến nữa. Do vậy, phải khéo tu giai đoạn này mới có 

thể tiếp nhận giới Tỳ Kheo. Giới Tỳ Kheo tu tốt đẹp rồi mới có thể 

tiếp nhận giới Bồ Tát. Đây là ba giai đoạn, ba nấc thang. Chúng ta 

chân  tu, không  trọng hình  thức.  Do  vậy,  mọi  người  hảo tâm  xuất 

gia,  “chúng  tôi  muốn mau  được  thọ  Tam  Đàn  Đại  Giới,  ngay  lập 

tức  làm  Bồ  Tát”,  ấy  là  giả,  không  thật  đâu!  Chúng  ta  làm  Sa  Di 

suốt đời  trọn  chẳng nhục nhã, chúng  ta tu thật, chúng ta  là  Sa  Di 

thật  sự,  còn  họ  là  Bồ  Tát  giả,  khác  hẳn!  Do  vậy,  thực  hiện  công 

phu  chậm  chạp,  thật  thà,  chất  phác  nơi  cơ  sở  mới  là  chân  thật. 

Đoạn tiếp theo nói: 



 Cửu,  nhân  Giới  sanh  Định.  Nhân  Định  phát  Huệ.  Thứ  kỷ 

 thành tựu thánh đạo, bất phụ xuất gia chi chí hỹ.  

       (Chín:  Nhân  Giới  sanh  Định,  nhân  Định  phát  Huệ.  Ngõ  hầu 

 thành tựu thánh đạo, chẳng phụ chí xuất gia) 



Đây  là  thứ  tự.  Trình  bày  thứ  tự  thật  rõ  ràng,  minh  bạch.  Do 

vậy, cơ sở của chúng ta là Giới - Định. Sa Di Luật Nghi là tu đại 

căn bản Giới và Định. Tu Giới và Định ấy nơi đâu? Tu trong cuộc 

sống  hằng  ngày,  tu  nơi  khởi  tâm  động  niệm.  Đó  gọi  là  tu  hành! 

Chứ không phải mỗi ngày cầm lên đọc mấy biến là tu hành, không 

phải vậy! [Tu Giới] nơi khởi tâm động niệm, xử sự, đãi người, tiếp 

vật,  tu  Giới  trong  ấy.  Giới  là  tuân  thủ  quy  củ,  hết  thảy  đều  làm 

đúng pháp. Tu Định như thế nào? Tu tâm thanh tịnh trong những 

điều ấy. Tôi vừa mới trình bày cùng quý vị rồi đó: Hai mươi bốn 

môn oai nghi là những khuôn mẫu sanh hoạt, mà cũng là cuộc sống 

thường  nhật, chúng ta phải dùng những  tâm thái gì để  đối  xử  với 

con người, đối sự, đối vật. 

Tuy  trên  văn  tự nói  là  “sự sư”  (thờ  thầy),  tức  là  đối  với thầy, 

nhưng theo như hết thảy các kinh dạy thì là đối với Phật, Phật đại 

biểu  cho  đại  chúng.  Phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  dạy  “lễ  kính 

 chư  Phật” ,  chư  Phật  là  ai?  Hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  chư Phật. 

Không chỉ hữu tình chúng sanh là chư Phật, mà vô tình chúng sanh 

cũng là  chư  Phật. Bàn  ghế, thực  vật, khoáng  vật đều  là chư Phật. 

Hữu tình chúng sanh có Phật Tánh là chư Phật, vô tình chúng sanh 

có Pháp  Tánh, cũng  là  chư  Phật.  Pháp  Tánh  và Phật  Tánh  là  một 

tánh.  Do  vậy,  kinh  Hoa  Nghiêm nói:  “Tình  và  vô  tình,  đồng  viên 

 chủng trí”.  Lấy Phật làm đại biểu, đối với đức Phật chúng ta cung 

kính nhất thì đối với hết thảy mọi người cũng phải có cùng một cái 

tâm cung kính giống hệt như vậy. Đối sự, đối vật quyết định không 

có sai khác, cùng một cái tâm cung kính. 

Hai  mươi  bốn  Oai  Nghi  được  nói  đến  ở  đây  chính  là  những 

khuôn  mẫu  sanh  hoạt  thường  nhật.  Sách  này  dạy  “thờ  thầy”,  thì 

Thầy  ở  đây  cùng  một  ý  nghĩa  với  chữ  Phật  được  nói  trong  Phổ 

Hiền Hạnh Nguyện Phẩm. Chúng ta tôn kính thầy, dùng cùng một 

cái tâm tôn kính thầy đối với hết thảy đại chúng, đối với hết thảy 

mọi người, đối với hết thảy sự, đối với hết thảy vật thì quý vị mới 

biết  học  Phật!  Cung  kính  Phật,  cung  kính  thầy,  nhưng  những  ai 

không phải thầy mình bèn khinh mạn họ một chút là trật rồi! Làm 

sao quý vị đắc Định cho được? Làm sao quý vị đạt cái tâm thanh 

tịnh cho được? Do vậy, kinh nói đến Phật, nói đến thầy là nói đến 

đại biểu. [Hiểu] như vậy mới là đúng. 

Đoạn văn này nêu rõ thứ lớp, thứ tự theo chiều thuận, mục tiêu 

tu  học.  Chúng  ta  dựa  vào  mười  giới,  hai  mươi  bốn  oai  nghi  này, 

chúng  đều  nằm  trong  một  chữ  Giới.  Dựa  vào  phương  pháp  này 

mới  hòng  đắc  Định,  đắc  tâm  thanh  tịnh,  đắc  Căn  Bản  Trí.  Đắc 

Định xong rồi mới có thể nghe kinh, mới có thể tham Thiền, mới 

có thể niệm Phật, mới có thể học rộng nghe nhiều, thành tựu Hậu 

Đắc  Trí  cho  chính  mình.  Hậu  Đắc  Trí  không  gì  không  biết:  “Bát 

 Nhã vô tri, không gì không biết”.  Do vậy, trước hết phải đạt được 

Vô  Tri,  sau  đấy  mới  sẽ  không  gì  không  biết.  Thứ  tự  thuận  này 

chẳng được đảo lộn. Nếu đảo lộn thì Căn Bản Trí không có, Hậu 

Đắc Trí hoàn toàn không có. Chẳng thể coi tà tri tà kiến là “không 

gì  không biết”;  nếu  vậy  là  lầm  lẫn  quá  đỗi  rồi!  “Không  gì  không 

biết” là Chánh Tri Chánh Kiến, phải hiểu điều này! 

Hôm nay chúng tôi giảng đến đây. Những điều này không cần 

giảng  nhiều,  quan  trọng  là  phải  thật  sự  thấu  hiểu  được  ý  nghĩa, 

hiểu rõ chúng ta nên làm như thế nào?  Tu học như thế nào thì sẽ 

đạt được lợi ích lớn lao ấy! 



---o0o--- 

Phần 3 



Xin  xem  đoạn  mười  thuộc  trang  chín.  Câu  cuối  cùng  trong 

phần  chú  giải  cho đoạn  chín  chính  là  một  câu nói  của  Đàm Nhất  

20luật sư:  “Tam thế Phật pháp, Giới vi căn bản, bản chi bất tu, đạo 

 viễn hồ tai” (Giới là căn bản, không tu cái gốc thì xa cách đạo lắm 

thay). Câu  này  rất  quan  trọng.  Trong  cả  một  đời  này,  chúng  ta 

thường nghe nói:  “Nhân thân nan đắc, Phật pháp nan văn” (Thân 

người khó được, Phật pháp khó nghe). Được thân người, nghe Phật 

pháp, quả thật chẳng dễ dàng, quả thật là may mắn lớn lao. Trong 

kinh thường nói đến điều này, như bài kệ Khai Kinh có câu:  “Bách 

 thiên vạn kiếp nan tao ngộ”  (Trăm ngàn muôn kiếp khó gặp gỡ!), 

cổ  đức  nói:  “Vô  lượng  kiếp  lai  hy  hữu  nan  phùng  đích  nhân 

 duyên” (Nhân  duyên  hy  hữu  khó  gặp  được  từ  vô  lượng  kiếp  đến 

nay). Những câu nói ấy không giả chút nào hết! Nhưng mọi người 

thường  rất  hờ  hững,  rất  vô  tâm  bỏ  lỡ  qua,  không  để  ý  đến!  Nói 

cách khác, hoàn toàn chẳng thể nghiệm tánh chân xác, tánh trọng 

yếu của những câu nói này. Nếu ai thật sự hiểu rõ, người ấy nhất 

định quý tiếc cuộc đời này vô cùng, cuộc đời này cũng là một cơ 

duyên,  cơ  hội  cho  chúng  ta  phá  mê  khai  ngộ,  liễu  sanh  thoát  tử. 

Chúng ta gặp được cơ hội thì phải làm sao mới có thể vượt thoát 

luân hồi lục đạo, thật sự liễu sanh thoát tử? Nhất định phải y giáo 

phụng hành! Nếu tự cậy mình thông minh, tự mình muốn làm theo 

một cách [riêng] thì uổng phí công phu, mà cũng là kẻ cuồng vọng, 

ngu si như người xưa đã nói!  Không thể tin tưởng, đấy là ngu si! 

[Tuy]  tin  tưởng  nhưng  ỷ  mình  thông  minh,  muốn  làm  theo  cách 

khác, đấy là cuồng vọng! Hai điều ấy đều là nguyên nhân gây nên 

thất bại. 

Mấy câu nói này của Đàm Nhất luật sư hết sức hay:  “Tam thế 

 chư  Phật"  là  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai.  “Giới  vi  căn  bản” (Giới  là 

căn  bản):  Giới  ở  đây  được  dùng  theo  nghĩa  rộng,  không  phải  là 

[hiểu theo] nghĩa hẹp, nhất định phải hiểu cho rõ ràng! Theo nghĩa 

rộng,  điều  quan  trọng  nhất  là  phải  tuân  thủ  lời  thầy  dạy  răn,  đó 

chính  là  cái  mà  xưa  kia  chúng  ta  gọi  là  “sư  thừa”.  Học  như  thế 

nào? Mới học, nhất định phải học theo một người thì quý vị mới có 

thành tựu, đấy gọi là  “học theo một nhà”.  Vừa bắt đầu liền học rất 

nhiều mà nghiễm nhiên có thành tựu thì những người thành tựu ấy 

đều là thiên tài, là bậc tái lai, chắc chắn không phải là phàm phu. 

Xem trong lịch sử, chúng ta thấy người vừa bắt đầu bèn học rộng 

nghe nhiều, được thành tựu thì trong lịch sử có lẽ chỉ có một mình 

Vĩnh Gia thiền sư. Vĩnh Gia là thiên tài, vừa bắt đầu Ngài đã nghe 

rất  nhiều  pháp  sư  giảng  kinh  thuyết  pháp. Trước  ngài  Vĩnh  Gia, 

sau  ngài  Vĩnh  Gia,  chúng  ta  đều  chưa  từng  thấy  [có  ai  được  như 

vậy]. Ngài đúng là một bậc thiên tài. Ngài đến gặp Lục Tổ, Lục Tổ 

ấn chứng cho Ngài, vấn đề được giải quyết ngay khi ấy. Được ấn 

chứng rồi, Ngài bèn muốn đi ngay, Lục Tổ giữ ở lại một đêm, bảo 

Ngài: “Vì sao ông đi lẹ như thế? Hãy ở lại một đêm!” Do đó, Ngài 

bèn  ở  lại  Tào  Khê  một  đêm,  đấy  chính  là  câu  chuyện  “nhất  túc 

 giác”  (một đêm giác ngộ) rất nổi tiếng của Thiền Tông. Vị này là 

bậc tái lai, là thiên tài, chúng ta không thể học theo được, chúng ta 

không phải là thân phận ấy, không có tư cách đó. Vì thế, nhất định 

phải thật thà học theo một người, học theo lời dạy của một nhà mà 

thôi! 

Hiện thời, khó gặp được thiện tri thức, chúng ta học với ai? Ai 

là  thiện  tri  thức  chân  chánh?  Ai  có  năng  lực  chỉ  dạy  chúng  ta? 

Trong tâm chúng ta khâm phục ai? Nếu chẳng phải là người trong 

lòng chúng ta ngưỡng mộ nhất, dù người ấy đã thành Phật rồi hay 

là  bậc  tái  lai  thì  quý  vị  theo  người  ấy  suốt  đời  cũng  vô  dụng! 

Người ấy cái gì cũng không thông, đạo đức, học vấn đều không có, 

nhưng quý vị hết sức tôn trọng người ấy, hết sức kính ngưỡng thì 

quý vị học với người ấy sẽ được thành tựu. Do đây, biết được rằng: 

Trong sự thành tựu tu học của một người thì thầy dạy là thứ yếu, 

quan trọng nhất là thái độ tu học của chính mình, có thể thành tựu 

hay không là do chính mình quyết định. 

Trong kinh Phật cũng có câu chuyện nhỏ thế này. Đây cũng là 

chuyện thật xảy ra tại Cổ Ấn Độ: Có một vị xuất gia muốn cầu đắc 

quả A La Hán, có một vị xuất gia khác biết được, bỡn cợt bảo ông 

ta:  “Tôi  có  thể  truyền  pháp  cho  ông.  Tôi  truyền  cho  ông  thì  ông 

phải lo  rượu  ngon, thức  ăn ngon để cúng dường tôi!”  Vị  xuất gia 

ấy  thật  sự  đem  y  bát,  hành  lý  bán  sạch  hết,  chuẩn  bị  rượu  ngon, 

những món thức ăn ngon để cúng dường người kia, mời ông ta xơi. 

Ăn  uống  xong,  vị  pháp  sư  cợt  nhả  ngồi  trong  phòng,  kêu  vị  kia 

ngồi  xổm  trong  một  góc  phòng,  cầm  trái  banh  da  ném  vào  đầu, 

kêu: “Ông chứng quả Tu Đà Hoàn rồi!” Chọc ghẹo vị ấy như vậy, 

vừa ném vị ấy thì Ngài bèn thật sự chứng đắc! Được! Lại đổi sang 

góc khác, lại ném banh vào Ngài lần nữa, nói: “Ông chứng đắc Nhị 

Quả rồi!” Ném banh cả bốn góc xong, nói: “Ông chứng đắc A La 

Hán rồi!” Vị xuất gia kia lập tức dập đầu, cảm tạ ân đức pháp sư. 

Vị pháp sư đùa cợt bảo: “Tôi giỡn chơi với ông thôi mà!” Vị xuất 

gia kia nói: “Tôi thật sự chứng đắc rồi!” 

Nguyên nhân nào vậy? Tổ Ấn Quang giảng:  “Thập phần cung 

 kính  đắc  thập  phần  lợi  ích” (Mười  phần  cung  kính  được  mười 

phần  lợi  ích).  Do  vậy,  thành  tựu  của  một  cá  nhân  là  do  sự  chân 

thành  của  chính  mình, không chút  dính dáng  gì  đến  thầy  cả!  Tục 

ngữ  Trung  Quốc  cũng  có  câu:  “Có  học  trò  Trạng  Nguyên,  chứ 

 không nghe nói có thầy của Trạng Nguyên” . Thầy là Tú  Tài, học 

trò  đậu  Trạng  Nguyên,  đó  gọi  là  “thanh  xuất  ư  lam,  nhi  thắng  ư 

 lam” (màu  xanh  phát  xuất  từ  chất  chàm,  nhưng  lại  trội  hơn  chất 

chàm). Chướng ngại lớn nhất cho đạo và học là  gì? Chính là tâm 

khinh mạn, không cung kính. Chư Phật Như Lai ở nơi đây, quý vị 

không tin tưởng các Ngài, xem thường, không tôn trọng thì quý vị 

đều không đạt được! Quý vị tôn trọng kẻ ngu, kẻ ác thì quý vị sẽ 

thành tựu đạo nghiệp trong tay họ. 

Như vậy thì thiện tri thức ở chỗ nào? Thiện tri thức phải cầu từ 

lòng  chân  thành,  cung  kính  của  chính  mình,  hết  thảy  mọi  người 

đều  là  thiện  tri  thức.  Năm  mươi  ba  lần  tham  học  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm  đã  chỉ  ra  rõ  ràng  cho  chúng  ta.  Trong  năm  mươi  ba  lần 

tham học ấy, trên thực tế là dạy chúng ta đối với các nghề nghiệp, 

nam - nữ - già - trẻ trong xã hội, nếu quý vị dùng lòng chân thành, 

cung kính cầu pháp để tiếp xúc họ thì đều có thể tăng cao địa vị Bồ 

Tát  của  chính  mình.  Quý  vị  xem  năm  mươi  ba  vị  ấy  là  những 

người như thế nào? Trong số đó có ngoại đạo, ngày nay chúng ta 

nghe  nói  đến  ngoại  đạo  bèn  xem  thường,  khinh  rẻ,  lầm  rồi!  Phật 

pháp tu điều gì? Tu tâm thanh tịnh, tu tâm bình đẳng, tu tâm chân 

thành. Năm mươi ba lần tham học dạy chúng ta  “trải qua sự việc 

 để luyện tâm” , thuận cảnh cũng tốt, nghịch cảnh cũng được, thiện 

duyên  cũng tốt,  ác  duyên  cũng  xong,  chúng ta  tu  hành  tâm  thanh 

tịnh, tâm bình đẳng từ trong ấy, thành tựu Vô Thượng Bồ Đề. 

Do  vậy,  cảnh  giới  thiện  -  ác,  cảnh  duyên  thiện  -  ác  không  gì 

chẳng phải là thiện tri thức, tâm của chính chúng ta thanh tịnh rồi, 

bình đẳng rồi thì tất cả hết thảy mọi người, cảnh giới thiện - ác đều 

là cảnh giới Phật. Trong mắt Phật thấy hết thảy chúng sanh đều là 

Phật; trong mắt phàm phu thấy hết thảy Phật, Bồ Tát đều là phàm 

phu. Đấy là sự thật! Chúng ta tạc hình tượng Phật, Bồ Tát; người 

không  học  Phật đối  với những  hình  tượng  ấy  chẳng  có chút cung 

kính nào, coi  đó  là  những  ngẫu  tượng bằng  đất nặn,  gỗ khắc.  Do 

vậy, trong mắt phàm phu, Phật, Bồ Tát đều là phàm phu, Phật thấy 

hết thảy chúng sanh đều là Phật. Khi nào quý vị thành Phật? Lúc 

nào quý vị thấy hết thảy chúng sanh đều là Phật, quý vị bèn thành 

Phật! Thấy hết thảy chúng sanh tâm đều thanh tịnh, tâm người lành 

thanh  tịnh,  tâm  kẻ  ác  cũng  thanh  tịnh,  không  có  gì  không  thanh 

tịnh thì quý vị đã thanh tịnh được cái tâm rồi! Tu hành thì phải tu ở 

chỗ này. 

Ở đây nói  “Giới là căn bản" , Giới ở đây là nghĩa rộng, không 

phải nghĩa hẹp, nhất định phải tuân thủ lời răn dạy của thầy, tuân 

thủ  phương  pháp  của  thầy.  Nếu  thầy  thật  sự  có  trí  huệ,  có  thiện 

xảo, có hiểu biết, ông ta cũng sẽ không bó buộc, đòi hỏi quý vị vô 

lý,  không bao giờ có chuyện  đó!  Thời  xưa, thầy  ước  thúc học  trò 

theo  nguyên  tắc  chung  là  năm năm,  nhưng  năm  năm  cũng  không 

phải là nhất định, có thể dài hơn hay ngắn hơn, hoàn toàn tùy thuộc 

vào sự thành tựu trong tu học của học trò. Học trò căn cơ nhạy bén 

thì thời gian rút ngắn lại, chẳng hạn như Vĩnh Gia thiền sư tôi mới 

vừa nhắc đến đó. Vĩnh Gia thiền sư chỉ cần một ngày, không cần 

đến năm năm. Lục Tổ đại sư cũng có rất nhiều học trò theo Ngài 

học suốt ba mươi năm. Quý vị đọc Đàn Kinh thấy có những vị ba 

mươi năm chẳng lìa thầy, họ cũng chưa chắc là độn căn, có những 

vị  tuy  đã  được  khai  ngộ,  nhưng  vì  báo  đáp  ân  đức  thầy,  chẳng 

muốn rời khỏi thầy, tình hình ấy cũng có. Đương nhiên có vị căn 

khí  chậm  lụt  hơn  nên  theo  thầy  trong  một  thời  gian  khá  dài.  Do 

vậy, năm năm ấy hoàn toàn không phải là một tiêu chuẩn cố định, 

thời  gian  có thể kéo  dài hay  có thể  rút ngắn, hoàn toàn tùy  thuộc 

vào thành  tựu.  Nói  cách  khác,  chưa thành  tựu  thì  chẳng được  rời 

khỏi thầy, thành tựu rồi thì có thể tách lìa thầy lúc nào cũng được! 

Như  thế  nào  mới  được  coi  là  thành  tựu?  Trong  Thiền  Tông 

là  “minh tâm kiến tánh”, đó mới tính là thành tựu, trong Giáo Hạ 

là “đại  khai  viên  giải”,  đó  mới  kể  là  thành  tựu;  trong  pháp  môn 

Tịnh Độ là  “nhất tâm bất loạn”,  đấy mới kể là thành tựu. Nói một 

cách nghiêm ngặt, tiêu chuẩn này của Tịnh Độ là thấp nhất, vì theo 

tiêu  chuẩn  của  Thiền  và  Giáo  đều  cần  phải  đoạn  phiền  não,  phải 

phá một phẩm vô minh mới tính là thành tựu được, chứng đắc Tứ 

Quả  La  Hán  đều không tính  là  thành tựu.  Quý  vị  thấy  trong kinh 

điển của đức Phật, Thường Tùy Chúng (những vị thánh giả thường 

theo  đức  Phật)  của  Phật  là  một  ngàn  hai  trăm  năm  mươi  lăm  vị, 

đều  đã  chứng được  quả  A  La  Hán, nhưng  vẫn  chẳng thể  lìa  khỏi 

thầy, vì sao vậy? Chưa kiến tánh! A La Hán chỉ là thành tựu Cửu 

Thứ Đệ  Định21,  đoạn  Kiến  Tư phiền  não  chứ chưa đoạn  hết  Trần 

Sa  phiền  não,  Vô Minh chưa phá được,  không thể thành tựu, nên 

phải theo thầy. Trong số các đệ tử Bồ Tát của đức Phật, họ đều là 

minh  tâm  kiến  tánh,  đại  triệt  đại  ngộ,  có  thể  tách  rời  thầy,  tiêu 

chuẩn là ở chỗ này. Kiến tánh rồi, có thể thay Phật giáo hóa chúng 

sanh, có thể đi giáo hóa tại một phương, nơi nào có duyên với quý 

vị, quý vị liền đến nơi đó,  “Phật độ người hữu duyên” . Không có 

duyên, quý vị đến cũng uổng công! Phật độ người hữu duyên mà! 

Do vậy, ở đây chúng ta phải nhớ kỹ  “Giới là căn bản”,  phải tu học 

từ căn bản thì mới là đúng! 

Chúng tôi khuyên mọi người học một bộ kinh, học một bộ kinh 

là học với một vị thầy. Ở Đài Trung, tôi thờ cụ Lý Bỉnh Nam làm 

thầy,  nhưng  Ngài  không  công  nhận  như  thế.  Lão  nhân  gia  rất 

khiêm  hư,  cụ  xem  chúng  tôi  như  đồng  học,  cụ  lớn  tuổi  hơn  một 

chút,  có thời  gian học lâu hơn  chúng  tôi, đến dạy  kèm  chúng tôi, 

chẳng dám nhận lấy thân phận làm thầy, đấy chính là đức hạnh của 

cụ. Cụ răn dạy chúng tôi thờ Ấn Quang đại sư làm thầy, Ấn Quang 

đại  sư là  thầy  cụ;  nói cách  khác,  chúng tôi  mang thân phận đồng 

học kẻ trước người sau, cùng ở một chỗ với nhau như thế đó. Quý 

vị thấy lão nhân gia rất khiêm hư, chúng tôi không bằng được thầy 

Lý, sao dám nhận thân phận làm thầy? Thầy Lý dạy tôi học Ấn Tổ 

(tổ Ấn Quang), đương nhiên Ấn Tổ thật phi thường, [Ngài là] Đại 

Thế  Chí  Bồ  Tát  tái  lai  mà,  làm  sao  lầm  lẫn  được!  Quyết  định 

không lầm! 

Nhưng hiện thời chúng ta tu học, chiếu theo nguyên tắc cơ bản 

thầy đã nói, chúng ta chọn ra một bộ kinh, căn cứ theo một bộ chú 

giải, bộ chú giải ấy do ai viết thì vị ấy là thầy ta, như vậy là không 

sai. Trực tiếp nương theo kinh thì Phật là thầy của chúng ta. Chúng 

ta chuyên học Vô Lượng Thọ Kinh thì A Di Đà Phật là thầy chúng 

ta.  Cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  soạn  một  cuốn  chú  giải  cho  kinh  Vô 

Lượng Thọ, cụ Hoàng cư sĩ là đồng học của chúng ta, cụ là trưởng 

tràng của chúng ta, vì chúng ta chọn lọc, tổng hợp rất nhiều tài liệu 

quý báu. Nhưng chẳng thể chiếu theo bản chú giải ấy để giảng giải 

kinh, dựa theo bản chú giải ấy để giảng kinh chắc chắn quý vị sẽ 

thất  bại.  Tôi  đã  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ  rất  nhiều  lần,  quý  vị 

nghe kỹ lời tôi giảng rồi đem so sánh với những gì cụ chú giải, tôi 

chẳng hề chọn dùng những lời chú giải của cụ. Tôi thường nói: Đối 

với người mới học, bản chú giải ấy có tác dụng như là đại từ điển 

của kinh Vô Lượng Thọ, bất luận đối với danh tướng hay đối với 

nghĩa lý đều có rất nhiều tài liệu tham khảo. Cụ tập hợp những lời 

giải thích kinh Vô Lượng Thọ của cổ đại đức, có đặc tánh rất gần 

giống  với  bộ  Kim  Cang  Kinh  Giảng  Nghĩa  của  cư  sĩ  Giang  Vị 

Nông. Bộ Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa của Giang lão cư sĩ cũng 

có thể coi như là một bộ đại từ điển của kinh Kim Cang. 

Chúng ta học kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, [thấy] Thiện Đạo 

đại sư chú giải khác hẳn, Ngài không tổng hợp toàn bộ [những chú 

giải] của mọi nhà, bản thân Ngài quả thật có những kiến giải độc 

đáo,  thật  khác  hẳn.  Mọi  người  đều  biết  ngài  Thiện  Đạo  chính  là 

hóa thân của A Di Đà Phật tái lai. Trong lịch sử Trung Quốc, hóa 

thân của Phật A Di Đà là Thiện Đạo đại sư, Vĩnh Minh Diên Thọ 

đại  sư,  Phong  Can  hòa  thượng.  Trong  lịch  sử,  ba  vị  này  gần  như 

chắc chắn [thật sự là hóa thân của Phật A Di Đà]. Ngài Thiện Đạo 

là A Di Đà Phật tái lai, bản chú giải của ngài Thiện Đạo là A Di Đà 

Phật  đích  thân  tự  chú  giải,  há  còn  lầm  chăng?  Do  vậy,  chúng  ta 

phải học kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, chúng ta phải y chỉ Thiện 

Đạo đại sư, làm học trò của Thiện Đạo đại sư. 

Chúng ta nghiên cứu kinh A Di  Đà, kinh A Di  Đà có hai bản 

chú  giải,  một  là  cuốn  Sớ  Sao  của  Liên  Trì  đại  sư,  còn  bản  kia  là 

Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư. Học Sớ Sao, chuyên chú dụng công 

nơi Sớ Sao thì ngài Liên Trì là thầy. Học Yếu Giải, bèn chuyên chú 

dụng  công nơi  Yếu  Giải  thì  ngài  Ngẫu  Ích  là  thầy.  Thời  cận  đại, 

sách  Yếu  Giải  có  bộ  Giảng  Nghĩa  của  pháp  sư  Viên  Anh22,  bộ 

Thân Văn Ký của pháp sư Bảo Tịnh23, chúng ta coi sư Viên Anh, 

Bảo  Tịnh  như  trưởng  lớp,  kèm  cặp  chúng  ta,  chúng  ta  thờ  ngài 

Ngẫu Ích làm thầy, còn sai được chăng? Chúng ta thật sự tìm được 

thiện tri thức, thật sự tìm được thầy. 

[Đối với] Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương, 

chúng  ta  nương  theo  bản  Sớ  Sao  của  pháp  sư  Từ  Vân  Quán 

Đảnh24,  bản  ấy  chúng  tôi  đã  in  rất  nhiều.  Với  Phổ  Hiền  Hạnh 

Nguyện  Phẩm  thì  chúng  ta  nương  theo  bản  Sớ  Sao  của  Thanh 

Lương đại sư. Thanh Lương, Tông Mật là thầy, quyết định không 

sai.  Cả  một  đời  chuyên  chú  dụng  công,  chuyên  tu,  phải  như  vậy 

mới có thể thành công, đừng học loại thứ hai nào nữa! Những thứ 

được  tôi  giảng  đây  chỉ  nhằm  để  cung  cấp  tài  liệu  tham  khảo  cho 

quý  vị,  giúp  cho  quý  vị  thâm  nhập  lý  giải,  nhất  định  phải  thâm 

nhập một môn, y giáo phụng hành, đấy mới là hữu dụng! 

Nhất  định  phải  hiểu  mỗi  một  bộ  kinh  bao  gồm  bốn  bộ  phận 

Giáo,  Lý,  Hạnh,  Quả.  Thứ nhất  là  Giáo,  Giáo là  văn tự,  chúng ta 

thường  nói  “tiêu  văn”  [tức  là]  thông  đạt  văn  tự  không  chướng 

ngại, đó là Giáo, đấy là bước tu học thứ nhất. Thứ hai là Lý, [tức 

là] những lý luận được giảng trong [bộ kinh] ấy, phải hiểu rõ đạo 

lý đã được giảng bởi kinh ấy, hiểu rõ lý luận, tự nhiên quý vị sẽ có 

tín nguyện. Thứ ba là Hạnh, phải biến lý luận thành tư tưởng, hành 

vi  của  chúng  ta,  biến  giáo  huấn  thành  chỗ  dựa,  thành  căn  cứ  để 

chúng ta  xử  sự,  đãi người, tiếp  vật. Tư tưởng,  lời  lẽ,  hành trì của 

chúng  ta  đều  là  những  gì  quý  vị  đã  học  từ  bộ  kinh  ấy.  Nói  cách 

khác,  quý  vị  học kinh  Vô  Lượng  Thọ,  quý  vị  liền  biến  thành  Vô 

Lượng Thọ Phật, quý vị học kinh A Di Đà liền học thành A Di Đà 

Phật,  quý  vị  học  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  liền  thành  Phổ 

Hiền  Bồ  Tát,  quý  vị  học  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Niệm  Phật  Viên 

Thông Chương, quý vị liền là Đại Thế Chí Bồ Tát. Ấy mới gọi là 

học,  học  được  giống  như  các  Ngài.  Chúng  ta  có  giống  như  Phật 

hay  chăng?  Giống  như  Bồ  Tát  hay  chăng?  Trong  khởi  tâm  động 

niệm,  xử  sự  đãi  người,  tiếp  vật  [phải  học]  như  thế  thì  mới  gọi 

là  “Giới là căn bản" , mới gọi là  “học từ căn bản”.  Do vậy, Giới ở 

đây là nghĩa rộng, chứ không phải nghĩa hẹp. Đấy là nói học theo 


một  nhà, dốc  sức nơi  một bộ kinh. Chúng ta cùng một  tông phái, 

cùng một phương hướng, cùng một mục tiêu, tuy học kinh không 

giống  nhau,  nhưng  phương  hướng,  mục  tiêu  hoàn  toàn  nhất  trí. 

Chúng  ta  lấy  Lục  Hòa  Kính  làm  cơ sở,  mọi  người  cùng  tu,  cùng 

nhau học  tập,  đây  - kia  khuyến  khích  lẫn  nhau,  dùi  mài,  gọt  giũa 

lẫn nhau. 

Cổ đức giảng kinh, tuyên giảng, còn chúng tôi không dám. Tôi 

giảng  kinh  bên  ngoài  từ  trước  đến  nay  chẳng  dám  nói  là  giảng 

kinh,  tôi  chỉ  báo  cáo  sự  tu  học,  tôi  dùng  thái  độ,  tâm  tưởng  này. 

Đồng  học  chúng  ta  tụ  lại  một  chỗ,  mỗi  một  người  báo  cáo  sự  tu 

học  của  chính  mình,  mọi  người  ở  cùng  một  chỗ  cùng  nhau  thảo 

luận.  Tôi  báo  cáo kinh  Vô  Lượng  Thọ, các quý  vị  nghe  xong đối 

với nội dung kinh Vô Lượng Thọ đều hiểu rõ ràng, quý vị báo cáo 

kinh  A  Di  Đà,  chúng  tôi cũng nghe. Những kinh điển  như thế ấy 

của tông này chúng ta đều học hết, nhưng tôi chỉ phát huy tại một 

bộ  kinh.  Tôi  nghe  năm  kinh  một  luận,  lúc  tôi  báo  cáo  sự  nghiên 

cứu tu tập bên ngoài, đem tất cả những gì nghe được gộp vào trong 

kinh  Vô  Lượng  Thọ  để  báo  cáo.  Quý  vị  học  A  Di  Đà  Kinh  Yếu 

Giải,  quý  vị  dung hội quán  thông  những gì  đã nghe được  từ năm 

kinh một luận, đều gộp hết vào Yếu Giải để báo cáo. Chúng ta đem 

ý nghĩa kinh, đem sự tu học giới thiệu với đại chúng như thế, dâng 

lên đại chúng, khiến cho người ta nghe đến đều vui vẻ tiếp nhận thì 

chúng ta tu học thành công. 

Chúng  ta  lắng  lòng  quán  sát,  trình  độ  học  Phật  trong  thế  giới 

hiện thời cao nhất là ở Trung Quốc đại lục. Qua những sách vở và 

băng thâu âm được gởi đến Đại Lục, quý vị có thể thấy được [điều 

ấy]:  Họ  có  chọn  lựa,  họ  có  so  sánh.  Có  rất  nhiều  băng  thâu  âm 

được gởi sang Đại Lục, họ nghe một lần bèn bảo quý vị: “Sau này 

các vị không cần phải gởi những băng thâu âm này nữa, chúng tôi 

không  muốn  nghe.  Những  loại  sách  này  chúng  tôi  đã  đọc  rồi,  về 

sau  không  cần  gởi  nữa”.  Từ  chỗ này  biết  được  rằng  trình  độ  học 

Phật của họ so ra cao hơn chúng ta. Chúng ta học thứ này thứ nọ 

loạn cả lên, học hỗn tạp, bọn họ đầu óc sáng suốt, tỉnh táo. Đầu óc 

tỉnh  táo,  sáng  suốt  nên  phân  biệt  dễ  dàng.  Nay  chúng  ta  không 

phân  biệt  dễ  dàng  [là  vì]  học  quá  nhiều,  quá  tạp,  quá  loạn,  khả 

năng  phân  biệt  bị  mất  đi  rồi,  đáng  tiếc  quá  chừng!  Nói  thật  ra, 

chúng ta không bằng người ta! Phải chú ý chỗ này. Đoạn thứ mười 

nói: 



 Thập,  nhược  nhạo  quảng  lãm,  tự  đương  duyệt  Luật  Tạng 

 Toàn Thư.  

       (Mười, nếu thích đọc rộng, hãy tự xem Luật Tạng Toàn Thư) 

   

 “Nhược  nhạo  quảng  lãm” :  Chữ  Nhạo  nên  đọc  theo  Khứ 

Thanh25,  đọc  giống  chữ Dược (yàu)26,  có nghĩa  là  yêu  thích.  Quý 

vị ưa thích học rộng nghe nhiều thì hãy  “tự đương duyệt Luật Tạng 

 Toàn Thư”  (hãy tự xem Luật Tạng Toàn Thư) vì ở đây Liên Trì đại 

sư giới thiệu hết sức giản lược cho chúng ta, giới thiệu đại cương. 

Cái  hay  của  đại  cương  là  chúng  ta  dễ  thực  hiện  được  trong  sanh 

hoạt  thường  ngày.  Nếu  quý  vị  có  hứng  thú  nơi  Giới  Luật,  muốn 

thâm nhập nghiên cứu, đương nhiên phải cần đến Luật Tạng Toàn 

Thư. Đây cũng chính là Luật Tạng trong Tam Tạng kinh điển, nội 

dung rất rộng, rất phong phú. 

Đây là đoạn văn dẫn nhập mở đầu, mà cũng là phần khái luận 

như trong các sách vở hiện thời, phần dẫn nhập đến đây là hoàn tất, 

câu  cuối  cùng  là  lời  tổng  kết  của  phần  dẫn  nhập.  Từ  đoạn  mười 

một trở đi, chúng ta có thể coi như là phần Chánh Tông của cuốn 

sách này, chánh thức giới thiệu với chúng ta. 



 Thập nhất, hậu Thập Giới, xuất Sa Di Thập Giới Kinh, Phật 

 sắc Xá Lợi Phất, vị La Hầu La thuyết.  

       (Mười  một,  mười giới  sau đây  trích  từ  kinh Sa  Di  Thập  Giới, 

 Phật bảo Xá Lợi Phất nói cho La Hầu La) 



“Hậu  Thập  Giới,  xuất Sa  Di  Thập  Giới  Kinh” (mười  giới  sau 

đây trích từ kinh Sa Di Thập Giới): Cho biết Sa Di Luật Nghi Yếu 

Lược là từ nơi đâu mà có, Liên Trì đại sư có căn cứ, Ngài trích lục 

từ  kinh  Sa  Di  Thập  Giới27 ra.  Giống  như  chúng  ta  thấy  thể  loại 

trích lục tinh hoa của một bộ kinh hiện thời, đây là một sách trích 

lục tinh hoa của Sa Di Thập Giới Kinh do Liên Trì đại sư vì chúng 

ta  trích  lục.  Cuốn  sách  này  không  phải  là  Sa  Di  Thập  Giới  Kinh 

hoàn chỉnh, mà là trích lục [từ kinh ấy] ra. Việc trích lục này nhằm 

để thuận tiện cho sự tu trì. 

“Phật sắc Xá Lợi Phất, vị La Hầu La thuyết” (Phật bảo Xá Lợi 

Phất nói cho La Hầu La): Sa Di Thập Giới Kinh không phải do đức 

Phật nói, mà do tôn giả Xá Lợi Phất nói. La Hầu La xuất gia y chỉ 

với hòa thượng là ngài Xá Lợi Phất. Do vậy, trong Tăng đoàn, sư 

ông  của  La  Hầu  La  là  Phật,  sư  phụ  là  Xá  Lợi  Phất.  Trong  Tăng 

đoàn, La Hầu La mang thân phận như vậy, có vai vế rất nhỏ, chúng 

ta  phải  biết  điều  này.  Đoạn  lịch  sử  này  Hoằng  Tán  đại  sư  cũng 

trích lục vài phần; lời chú giải này cũng do Hoằng Tán đại sư trích 

lục.  Mọi  người  xem  đi,  nếu  có  chỗ nào  chưa  hiểu  rõ  thì  hãy  nêu 

câu hỏi, không hỏi thì chúng tôi sẽ lướt qua. Hãy xem tiếp điều thứ 

mười hai kế đó, đây chính là [một giới trong] Thập Giới. 



 Thập nhị, nhất viết bất sát sanh.  

       (Mười hai, một là không sát sanh) 



Điều thứ nhất trong Mười Giới. Giới Luật có hai thứ, một thứ 

là thuần vì tự lợi, một loại khác là lợi tha - tự lợi cả hai đều đầy đủ. 

Trong giới tự lợi thì điều thứ nhất là không dâm dục, trong giới lợi 

tha thì điều thứ nhất là không sát sanh. Không sát sanh nhằm bồi 

dưỡng tâm từ bi của chính mình, đại từ đại bi. Phật pháp là  “từ bi 

 làm gốc, phương  tiện  làm  cửa”.  Không  có đại  từ  bi  sẽ  chẳng thể 

viên thành Phật đạo. Do vậy, muốn được thành Phật phải khởi sự 

tu từ  tâm  từ  bi, tu dưỡng cái  tâm  từ bi chân thật  của chính  mình. 

Trong tự lợi thì không dâm dục nhằm bồi dưỡng cái tâm thanh tịnh 

của chính mình, quyết định vượt thoát tam giới, liễu thoát sanh tử. 

Phật dạy vì sao một cá nhân bị lưu chuyển trong tam giới? Do 

vì  dâm  dục!  Dâm  dục  là  căn  bản  của  tam  giới  lục  đạo.  Cổ  đức 

thường nói:  “Ái bất trọng bất sanh Sa Bà, niệm bất nhất bất sanh 

 Tịnh  Độ” (Ái  chẳng  nặng  chẳng  sanh  Sa  Bà,  niệm  chẳng  chuyên 

nhất  chẳng  sanh  Tịnh  Độ). Muốn  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  niệm  phải 

chuyên nhất. “Nhất” nghĩa là nhất tâm bất loạn; đạt đến nhất tâm 

bất  loạn  thì  không  ai  chẳng  vãng  sanh!  Ái  dục  không  đoạn  sẽ 

chẳng  thể  vượt  thoát  sanh  tử  luân  hồi  được!  Quý  vị  phải  hiểu: 

Chẳng những không  thể vượt  thoát, mà  trong tam  giới quý  vị  chỉ 

có thể ở trong Dục Giới, không thể sống trong Sắc Giới. Sắc Giới 

là  ngũ  dục  đều  đã  đoạn  hết,  [tức  là]  năm  điều  Tài,  Sắc,  Danh, 

Thực, Thùy (của cải, sắc dục, danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ) đều 

không có. Nhưng họ không thật sự đoạn; nếu thật sự đoạn liền ra 

khỏi  tam  giới.  Bọn  họ  chỉ  “phục  đoạn”  (đoạn  bằng  cách  đè  nén, 

khuất phục), bọn họ có định lực, dùng công năng của Định để chế 

ngự  khuất  phục  phiền  não,  chẳng  cho  chúng  dấy  lên,  chẳng  khởi 

tâm động niệm, họ dùng công năng định lực khuất phục, chế ngự, 

nên  mới  có  thể  sanh  lên  Sắc  Giới,  sanh  lên  Vô  Sắc  Giới.  Nếu 

không  chế  ngự  được  những  ý  niệm  ấy,  dù  tu  giỏi  đến  đâu  vẫn  ở 

trong  Dục  Giới.  Cao  nhất  trong  Dục  Giới  là  Tha  Hóa  Tự  Tại 

Thiên. 

Do vậy, phải hiểu rõ tự lợi và lợi tha. Vì sao Phật dạy điều thứ 

nhất  là không  sát  sanh?  Có Giới  kinh  dạy  điều  thứ  nhất  là  không 

dâm dục, trọng điểm không giống nhau. Do vì Sa Di Giới là căn cơ 

của  Bồ  Tát,  của  Phật,  tự  lợi,  lợi  tha  [gồm  đủ],  điều  thứ  nhất  là 

không sát sanh, bồi dưỡng tâm từ bi của chính mình. 

Phần chú giải có lời giải thích đơn giản:  “Đoạn mạng viết Sát, 

 hữu  tình  viết  Sanh” (Dứt  mạng  là  Sát,  có  tình  thức  là  Sanh).  Nói 

rất  rõ  ràng!  Chữ  “Sanh”  chỉ  cho  hữu  tình  chúng  sanh,  hữu  tình 

chúng  sanh  là động vật, đối  với  tất cả hết  thảy  động  vật chúng  ta 

phải có tâm thương xót, chẳng nên sát hại. Trong kinh Tân Ước và 

Cựu Uớc của Cơ Đốc Giáo, Gia Tô Cơ Đốc (Jesus Christ) cũng có 

bốn điều răn, hết sức giống với bốn giới trọng ở đây. Điều thứ nhất 

là “không được giết người”, phạm vi của điều này rất nhỏ, không 

nên giết người thôi, không bao gồm những loài động vật vào trong 

đó.  Kế  đến  là  “không  tà  dâm”,  “không  trộm  cắp”  và  “không  nói 

dối”,  đều  giống  với  Tại  Gia  Ngũ  Giới  của  chúng  ta.  Trong  Ngũ 

Giới  của  chúng  ta  có  giới  “không  uống  rượu”,  bọn  họ  không  có. 

Chúng  ta  nói  “không  sát  sanh”,  bọn  họ  nói  “không  được  giết 

người”, sai khác ở chỗ này. 



 Thập tam, giải viết 

       (Mười ba, giải rằng) 



Dưới đây là phần giải thích. 



 Thập  tứ,  thượng  chí  chư  Phật,  thánh  nhân,  sư  tăng,  phụ 

 mẫu.  

       (Mười bốn, trên đến chư Phật, thánh nhân, sư tăng, cha mẹ).  

       Thập ngũ, hạ chí quyên phi nhụ động, vi tế côn trùng.  

       (Mười lăm, dưới đến những loài cựa quậy, bay, bò, côn trùng 

 nhỏ nhặt) 

       Thập lục, đản hữu mạng giả, bất đắc cố sát.  

       (Mười sáu, chỉ cần có mạng thì không được cố ý giết).  



Đây  là  giảng về  phạm  vi không sát  sanh.  Quý  vị  thấy  rất  đơn 

giản, nói rất rõ ràng rành mạch, mọi người phải học tập điểm này. 

Đặc biệt là trong thời đại này, khoa học kỹ thuật phát đạt, thông tin 

phát  triển,  sự  tiếp  xúc  giữa  người  với  người  hết  sức  dày  đặc;  do 

vậy, ngôn ngữ, văn tự phải sao cho đơn giản, càng đơn giản càng 

hay,  càng  đơn  giản  càng  được  hoan  nghênh.  Không  nên  trường 

thiên  đại  luận,  cà  kê  dài  dòng,  phải  biết  giảm  bớt  thời  gian  cho 

người  ta.  Do  vậy,  Đông  -  Tây  đều  yêu  cầu  “giản,  yếu,  tường, 

 minh” [tức  là] đơn  giản,  nêu được những  điểm quan trọng, nhưng 

phải rất tường tận, rất rõ ràng. Các quý vị thấy mấy câu [giải thích] 

trên  đây  rất  phù  hợp  với  [yêu  cầu]  “giản,  yếu,  tường,  minh”  Khi 

chúng  ta  giảng  kinh  hay  báo  cáo  bên  ngoài  đều  phải  biết  “giản, 

 yếu, tường, minh”  

Phạm  vi  của  giới  này  trên  là  đến  “chư  Phật,  thánh  nhân”, 

 “thánh nhân”  chỉ [những vị] từ A La Hán trở lên; do vậy, phạm vi 

của  nó  rất  rộng.  Từ  Tiểu  Thừa  Sơ  Quả  trở  lên  đều  gọi  là  “thánh 

nhân”.  Có  những  vị  Sơ  Quả  đã  đoạn  được  tám  mươi  tám  phẩm 

Kiến  Hoặc28 trong  tam  giới,  chứng  đắc  Vị  Bất  Thoái  trong  Tam 

Bất Thoái, các ngài tuyệt đối chẳng đọa thành phàm phu trở lại. Từ 

trong kinh,  chúng ta  thấy  rất  rõ  ràng:  Tuy  Ngài  chưa  ra khỏi tam 

giới, qua lại bảy lần trong cõi trời, cõi người, chẳng cần biết có gặp 

được  Phật  pháp  hay  không,  Ngài  đều  thành  tựu.  Gặp  được  Phật 

pháp,  ngài  thành  Thanh  Văn,  chứng  quả  A  La  Hán;  không  gặp 

được  Phật  pháp,  ngài  thành  Bích  Chi  Phật,  thành  Độc  Giác.  Do 

vậy,  Ngài  tuyệt  đối  không  phải  [thọ  sanh]  đến  lần  thứ  tám,  Ngài 

nhất định qua lại bảy lần trong cõi trời, cõi người, bèn chứng quả. 

Ấy là thánh nhân, quyết định chẳng đọa lạc trong tam đồ. Do vậy, 

Sơ  Quả  là  Dự  Lưu,  từ  địa  vị  này  trở  đi  đều  gọi  là  “thánh  nhân”. 

Cúng dường thánh hiền là đại phước báo, há nên sát hại? 

Từ thánh hiền trở xuống, có ân đức lớn nhất đối với chúng ta là 

thầy. “Thầy” ở đây chúng ta thường gọi là  “hòa thượng” , ngài là 

Thân Giáo Sư của chúng ta. Ta theo học Phật pháp với ngài, đó là 

Thân Giáo Sư. Ân đức thầy vượt trội [ân đức] cha mẹ. Ân đức cha 

mẹ  đối  với  chúng  ta  là  ân  dưỡng  dục  trong  một  đời,  ân  đức  của 

thầy đối với chúng ta là ân đức giúp chúng ta khôi phục Pháp Thân 

Huệ Mạng; vì thế, ân đức thầy cao hơn cha mẹ, đấy là ân thầy! 

Thầy dạy trong thế gian của chúng ta không có năng lực ấy cho 

nên địa vị của thầy dạy trong thế gian kém hơn cha mẹ. Không như 

trong  Phật  pháp,  Phật  pháp  xếp  thầy  dạy  trên  cha  mẹ.  Trong  quá 

khứ chúng tôi ở Đại Lục, ở nhà mỗi người tại Đại Lục đều thờ bài 

vị tổ tiên, nghèo hèn hay phú quý đều giống nhau, người như thế 

nào đi nữa cũng nhất định thấy có thờ bài vị tổ tiên trong nhà họ. 

Hiện thời đều không còn nữa, hiện tại ở Đại Lục cũng không thờ 

bài vị tổ tiên nữa. Ở Giang Nam, bài vị tổ tiên đề  “thiên địa quân 

 thân  sư”  (trời,  đất,  vua, cha  mẹ, thầy),  thờ  như thế đó!  “Thân” là 

cha mẹ, thầy được thờ ở dưới cha mẹ. Cách thờ như vậy là đúng vì 

thầy  dạy trong thế  gian  không  giúp chúng  ta  thoát  khỏi  tam  giới, 

không giúp chúng ta lìa khỏi lục đạo luân hồi. Ân thầy và ân cha 

mẹ  bình  đẳng,  nhưng  chúng  ta  vẫn  đặt  cha  mẹ  lên  trên.  Hòa 

Thượng trong Phật pháp khác hẳn, Ngài giúp chúng ta liễu sanh tử, 

thoát  tam  giới,  ân  đức  ấy  cha  mẹ  không  thể  làm  được,  thầy  dạy 

trong thế gian chẳng thể làm được; vì thế, đặt thầy lên trên cha mẹ, 

hãy nên chú ý điều này. 

Dưới Sư là Tăng, Tăng là người xuất gia, là người truyền thừa 

Phật pháp. Tuy không trực tiếp dạy dỗ chúng ta, họ có thể giáo hóa 

hết thảy chúng sanh, giúp chúng sanh liễu sanh tử, xuất tam giới. 

Vì thế, trong chữ “Sư Tăng” này, Sư là Hòa Thượng đích thân chỉ 

dạy  chúng  ta,  [còn  Tăng  là]  những  vị  xuất  gia  không  chỉ  dạy  ta, 

nhưng  đức  hạnh,  năng  lực,  sứ  mạng  của  họ  chẳng  khác  gì  Hòa 

Thượng  của  ta.  Tuy  không  trực  tiếp  chỉ  dạy  ta,  ta  cũng  phải  tôn 

kính họ. Tiếp đến là “phụ mẫu”. 

Thánh  nhân  có  thế  gian  thánh  nhân,  có  xuất  thế  gian  thánh 

nhân, ở đây giải thích rất hay. Tổng hợp các ý nghĩa lại, chúng ta 

có  thể  dùng  bốn  câu  để  bao  quát  toàn  bộ:  “Có  đức  hạnh,  tâm 

 quang  minh,  hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức” .  Tâm  địa 

thanh  tịnh,  quang  minh,  ngôn  hạnh hữu  đức  (lời nói  lẫn  hành  vi 

đều có đạo đức - tiêu chuẩn là đạo đức), bốn câu này bao trọn tất 

cả những ý nghĩa trong lời chú giải. Quý vị nên xem kỹ trong phần 

chú giải. 

Chúng ta xem đoạn thứ mười lăm,  “hạ chí quyên phi nhụ động, 

 vi tế côn trùng”  (cho đến những loài côn trùng cựa quậy, bay, bò, 

nhỏ nhặt). Đã nói những hạng cao rồi lại nói bậc thấp, bao gồm tất 

cả  trong ấy,  lược  bớt  phần  giữa.  “Quyên phi  nhụ  động”  là những 

loài trùng nhỏ, những thứ côn trùng bé nhỏ như muỗi mòng, kiến... 

Tuy  là  tiểu  trùng,  nó  vẫn  có  thần  thức,  là  một  chúng  sanh,  cũng 

đều  có  một  cái  mạng!  Chỉ  là  vì  nghiệp  chướng  nặng  nề,  đọa  lạc 

trong đường  súc  sanh, biến thành tiểu  trùng.  Trong  loài  súc  sanh, 

chúng  bị  sanh  tử  nhiều  lần,  đấy  là  do  nghiệp  chướng  biến  hiện. 

Chúng  ta  phải  hiểu  “kiến,  muỗi  cũng  có  thể  thành  Phật”.  Khi 

chúng  trả  hết  nghiệp  báo,  chúng  sẽ  chuyển  sanh  vào  loài  người, 

chúng ta cũng chớ nên coi thường chúng. 

Trong Giới Kinh kết tội sát nghiệp nặng - nhẹ bất đồng. Chẳng 

hạn  như  Phật,  Bồ  Tát,  thánh  hiền,  sư  tăng,  phụ  mẫu  đã  nói  trong 

phần trên, sát hại những vị ấy tội cực nặng. Không thông qua sám 

hối, không có cách sám hối thì thành tội Ngũ Nghịch. Trong Giới 

Kinh  đã  dạy:  Quả  báo  của  tội  Ngũ  Nghịch  là  tại  A  Tỳ  địa  ngục, 

muốn  thoát  ra  hết  sức  khó  khăn!  Thật  sự  phải  trải  qua  vô  lượng 

kiếp, nên biết điều này! Còn như sát hại những loài côn trùng nhỏ 

nhặt, phạm những tội ấy thì có thể sám hối. Hễ sám hối thì tội ấy 

liền nhẹ đi, chẳng nặng như trong phần trên. Nói cách khác, người 

có ân đức càng nặng đối với chúng ta mà quý vị muốn sát hại thì 

tội  ấy  càng  nặng.  Hết  thảy  chúng  sanh  có  quan  hệ  thật  nhẹ,  thật 

mỏng đối với chúng ta thì tội [sát hại] ấy cũng nhẹ. 

Sát hại chư Phật, Bồ Tát, thánh hiền, chữ  “thánh hiền”  ấy bao 

gồm  cả  thánh  hiền  thế  gian,  kết  thành  tội  trong  A  Tỳ  địa  ngục. 

Điều  này  chẳng thuộc nơi  cá nhân  chúng  ta. Chúng  ta không qua 

lại với họ, họ cũng không có ân đức gì với ta, vì sao sát hại họ lại 

mắc  tội  nặng  đến  như  thế?  Vì  họ  là  khuôn  mẫu  cho  tất  cả  đại 

chúng trong một xã hội, trong một địa phương, họ ở nơi ấy có thể 

làm cho nơi ấy thay đổi phong tục, làm cho lòng người được thanh 

tịnh, công đức ấy lớn lắm. Vì thế, thánh hiền thế gian hay xuất thế 

gian  công  đức  vô  cùng  lớn,  đáng  gọi  là  “nhân  thiên  nhãn 

 mục”  (tròng mắt cho trời người), hạnh phúc của đại chúng, an toàn 

xã hội đều dựa vào sự chỉ dạy của họ. Giết hại họ là tội nặng! Do 

vậy, kết tội với họ là kết tội nơi thân chúng sanh. 

Phật  là tam  giới  đạo  sư cho nên giết  Phật  là  tội  nặng  nề nhất. 

Phật là đại thánh nhân; nói thật ra, phước báo của Ngài quả thật rất 

lớn, không ai có thể giết được Phật, chẳng thể nào! Vì thế, hễ  “làm 

 thân  Phật  chảy  máu”  chính  là  có  tâm  ác  đối  với  Phật,  giống  hệt 

như giết hại Phật, tội đó là tội A Tỳ địa ngục. Quý vị phải biết: Tuy 

chúng ta vô  ý  giết hại những động vật nhỏ, tội lỗi rất nhẹ, nhưng 

chúng  nó  có  ôm  lòng  báo  thù  trong  tương  lai  hay  không?  Chắc 

chắn  có!  Chúng  ta  giết  lầm  người  khác,  tương lai  cũng  sẽ  bị  giết 

lầm.  Quý  vị  nhớ  ngài  An  Thế  Cao  là  người  phiên  dịch  kinh  Bát 

Đại Nhân Giác, quý vị xem trong truyện ký của ngài An Thế Cao: 

Đời trước An Thế Cao từng giết lầm người, không phải cố ý, chỉ là 

giết lầm, đời này vẫn phải đền mạng, cũng bị người khác giết lầm. 

Quả thật, một miếng ăn, một hớp uống đều có nhân quả, chẳng thể 

không biết, chẳng thể không lưu ý. 

Quý vị muốn được thuận buồm xuôi gió trên con đường Bồ Đề, 

phải nghiêm trì giới luật, phải đại bi thanh tịnh thì mới có thể đạt 

được. Nếu không, đời đời kiếp kiếp oán gia trái chủ sao không gây 

rắc rối cho quý vị được? Vì thế, người thật sự tu hành hiểu rõ đạo 

lý  này,  biết  sự  thực  này  thì  “cảnh  nghịch  xảy  đến  bèn  vâng 

 chịu”.  Gặp phải nghịch cảnh, gặp phải nghịch duyên, biết là trong 

quá  khứ  mình  đối  xử  với  người  ta  không  ra  gì,  đương  nhiên  đời 

này  họ  gây  khó khăn  cho  mình,  quý  vị  dùng  tâm  thanh  tịnh,  tâm 

nhu hòa để tiếp nhận. Chúng ta tính sổ xong xuôi, thanh toán xong, 

về  sau  không còn nữa.  Nếu như tâm  bất bình  thì  oán  ấy  càng kết 

sâu, rắc rối càng lớn. Hôm nay chúng tôi giảng đến đây thôi! 

  

---o0o--- 

Phần 4 

  

Chúng ta xem đến đoạn mười sáu  “đản hữu mạng giả, bất đắc 

 cố sát”  (chỉ cần có mạng, thì chẳng được cố ý giết).  “Hữu mạng” , 

trong  phần  chú  giải  Mạng  được  định  nghĩa  là  “sáu  căn  sáu  thức 

liên  tục  sanh  ra”,  đó  gọi  là  Mạng.  Nói  cách  khác,  ở  đây  [chữ 

Mạng] chỉ  động vật,  chứ không  phải là  thực  vật.  Thực  vật  không 

có  sáu  căn  sáu  thức,  chỉ  động  vật  mới  có  sáu  căn  sáu  thức.  “Sáu 

căn” là mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý, chỉ những thứ đó. Phàm là động 

vật thì  “bất đắc cố sát” (chẳng được cố ý giết), chú trọng nơi chữ 

Cố. “Cố” là cố ý giết hại chúng, như vậy là phạm giới. Nếu chẳng 

cố ý làm thì có khai duyên, cho nên ở đây chú trọng đến chữ Cố. 

Nói cách khác, dưới một điều kiện nào đó thì có thể giết mà không 

phá giới, có lúc chẳng những không có tội mà lại còn có công đức. 

Tiếp theo là nói về thủ đoạn giết hại, cũng nêu ra rất nhiều thí dụ: 



 Thập thất, hoặc tự sát 

       (Mười bảy, hoặc tự mình giết) 



Tự  mình  ra  tay,  bất  luận  dùng  thủ  đoạn,  phương  thức  gì,  chỉ 

cần chính mình ra tay thì đều là “tự giết”. 



 Thập bát, hoặc giáo tha sát.  

       (Mười tám, hoặc dạy người khác giết) 



 “Giáo tha sát”  là ra lệnh, giống như người chủ nhà kêu người 

làm, đầy tớ sát sanh, ra lệnh cho đầy tớ chấp hành. Trách nhiệm sát 

nghiệp thuộc về người ra lệnh; tuy kẻ ấy không đích thân động thủ 

giết, nhưng đã ra lệnh, sát nghiệp quả thật là trách nhiệm của hắn. 

Vì vậy, kẻ ra lệnh có tội, người chấp hành mắc lỗi; tội và lỗi khác 

nhau, tội thì nặng, còn lỗi thì là gì? Do kẻ ấy chấp hành mạng lệnh, 

là  chuyện  bất  đắc  dĩ,  không  phải  là  kẻ  ấy  có  tâm  muốn  giết,  có 

khác biệt. Ví như tòa án chấp hành lệnh tử hình, quan tòa là người 

phán quyết, người chấp hành phục tùng mạng lệnh. Quan tòa xử án 

nếu xét xử người ta oan uổng thì ông ta có tội, nhưng người chấp 

hành  chỉ  bị  lỗi.  Vì  sao?  Anh  ta  là  kẻ  chấp  pháp.  Nếu  quan  tòa 

chánh  trực,  không  xử  oan  uổng,  ông  ta  không  có  tội,  mà  người 

chấp hành cũng không mắc lỗi. Vì vậy, phải hiểu rõ chỗ này. Đấy 

là  “dạy người khác giết”.  



 Thập cửu, hoặc kiến sát tùy hỷ.  

       (Mười chín, hoặc thấy giết bèn vui theo) 



Trông thấy sát sanh, dẫu không tự mình giết, cũng không phải 

là  mình  chấp  hành,  trông  thấy  chuyện  sát  sanh  ấy  bèn  sanh  lòng 

hoan hỷ. Đấy đều là phạm giới. Trong cửa Phật, Phật, Bồ Tát trông 

thấy chúng sanh tuy là có tội bị xử tử hình, tội đáng phải chịu, Bồ 

Tát cũng sanh lòng thương xót, cũng sanh lòng buồn thương. Nếu 

như sanh lòng hoan hỷ tức là đánh mất lòng từ bi, trái nghịch tâm 

từ  bi.  Vì  vậy,  trong  Luật  phán  định  tội  có  nặng  -  nhẹ  khác  biệt, 

điều này cũng giống như pháp luật thế gian định tội, cân nhắc xử 

phạt. 



 Nhị thập, quảng như Luật trung, văn phiền bất lục.  

(Hai mươi, nói rộng như trong Luật, do kinh văn rườm rà nên 

không sao chép). 



Trong Giới Luật, nói rất tường tận về sự khác biệt nặng - nhẹ. 

Chữ  “Luật”  chỉ  Sa  Di  Thập  Giới  Kinh  và  Tỳ  Kheo  Giới,  Bồ  Tát 

Giới,  những bộ  luật  lớn  ấy  giảng  về  sát  pháp,  kết  tội nặng - nhẹ, 

tâm cảnh bất đồng, nói rất tường tận. Đoạn tiếp theo: 



 Nhị  nhất,  kinh  tải:  “Đông  nguyệt  sanh  sắt,  thủ  phóng  trúc 

 đồng  trung,  noãn  dĩ  miên  nhứ,  dưỡng  dĩ  nị  vật,  khủng  kỳ  cơ 

 đống nhi tử dã”.  

(Hai mươi mốt, kinh chép:  “Tháng mùa Đông sanh rệp, bắt bỏ 

 vào trong ống tre, giữ cho nó ấm bằng bông gòn, nuôi bằng chất 

 dơ, sợ nó đói lạnh chết đi” ) 



 “Kinh  tải”  là  trong  kinh  Phật  có  một  đoạn  ghi  chép  [như 

thế].  “Đông  nguyệt  sanh  sắt”  (tháng  mùa  Đông  sanh  rệp),  hiện 

thời hoàn  cảnh  sống  của  chúng  ta  được cải  thiện,  thiết  bị  vệ  sinh 

tốt,  gần  như  những  thứ  ký  sinh  trùng  khá  hiếm  thấy.  Phật  pháp 

thường nói  “khế cơ khế  lý”,  Cơ  trên thực tế chính  là nói  về  hoàn 

cảnh sống, đặc biệt là hoàn cảnh tinh thần. Trong hoàn cảnh sống 

của chúng ta có hoàn cảnh tinh thần và hoàn cảnh vật chất, có thể 

thích ứng với hết thảy đại chúng thì là đúng, Phật pháp như thế sẽ 

có thể hoằng dương thuận lợi. Tuy trên mặt lý không có vấn đề gì, 

tức  là  Khế  Lý,  nhưng nếu  không  Khế  Cơ,  sẽ  tạo ra phản  ứng  trái 

ngược  nơi  đại  chúng,  sẽ  dẫn  đến  chuyện  đại  chúng  bài  xích  Phật 

pháp, ấy là sai rồi. Vì thế, Phật pháp truyền bá trong thế gian, chư 

Phật,  Bồ  Tát  cũng  phải  uyển  chuyển  cầu  toàn  thì  mới  lưu  hành 

được. 

Phật  pháp  có  Ngũ  Thừa  Phật  Pháp,  bốn  thứ  đầu  đều  là  uyển 

chuyển  cầu  toàn,  hằng  thuận  chúng  sanh.  Pháp  chân  chánh  chính 

là “duy  hữu  Nhất  Thừa  pháp,  vô  nhị,  hựu  vô  tam”  (chỉ  có  pháp 

Nhất  Thừa,  không  hai  cũng  không  ba).  Thế  nhưng  bản  lãnh  của 

mỗi  một  cá  nhân  có  cao  như  thế  hay  không?  Chưa  đạt  đến  cảnh 

giới ấy, quý vị nói pháp Nhất Thừa với bọn họ, họ chẳng thể tiếp 

nhận. Vì thế, đối với người có thể tiếp nhận Đại Thừa, bèn giảng 

Đại Thừa cho người ấy. Kẻ đó tiếp nhận được Tiểu Thừa thì giảng 

Tiểu  Thừa  cho.  Chẳng  thể  tiếp  nhận  Tiểu  Thừa,  nhưng  tiếp  nhận 

được Nhân Thiên thừa thì quý vị bèn giảng pháp Nhân Thiên cho 

kẻ ấy. Trong xã hội hiện tại thì ngay cả người tiếp nhận được pháp 

Nhân Thiên cũng không nhiều, con người hiện tại muốn gì? Muốn 

danh văn, lợi dưỡng, cầu danh văn, lợi dưỡng, nói toàn tham - sân - 

si. Nói cách khác, trong Phật pháp đã nói về thứ tâm hạnh ấy rất rõ 

ràng, đó là tâm hạnh tam ác đạo! Vì thế, thật sự giảng được Nhân 

Thiên  đã  là  hết  sức  khó  được.  Đấy  là  một  sự  thật  chúng  ta  nhất 

định  phải  hiểu  rõ,  phải  hiểu  rõ  ràng  tình  trạng  hoàn  cảnh,  nên  tu 

học như thế nào. 

Khuyên  chúng  sanh  thì  các  Giới  Kinh  đều  chẳng  nên  để  cho 

người  mới  học  xem.  Vì  sao?  Kẻ  mới  học  xem  đến  những  thứ  ấy 

nhất định bài xích. Kẻ ấy muốn sát sanh, muốn ăn thịt, quý vị lại 

bảo hắn đừng sát sanh, đừng ăn thịt, lại bảo hắn [sát sanh] tội nặng 

như thế đó, hắn lập tức biến sắc mặt bỏ chạy. Vì thế, thầy Lý dạy 

học  suốt  cả  một  đời,  chẳng  khuyên  người  khác  thọ  giới,  chẳng 

khuyên người khác ăn chay, như vậy thì mới có thể tiếp dẫn quảng 

đại quần  chúng. Nói  cách  khác,  nếu nhất định phải  coi  trọng giới 

luật, nhất định phải coi trọng ăn chay, 80% con người sẽ đều bỏ đi. 

Đây  là  phương  tiện thiện  xảo  của đại  Bồ Tát:  Đến  khi họ  đã  tiến 

vào được cửa Phật, họ sẽ dần dần hiểu rõ, họ sẽ tự nhiên làm theo. 

Vì  thế,  suốt  đời  thầy  Lý  khuyên  người  khác  học  Phật,  khuyên 

người  ta  quy  y,  không  khuyên  người  ta  thọ  giới,  không  khuyên 

người khác ăn chay, không khuyên người khác ăn đúng Ngọ, hàng 

sơ  học  hết  sức khó thể  tiếp  nhận những  điều ấy.  Như những điều 

đã  được  nói  trong  đoạn  này,  rất  khó  làm  cho  người  thế  gian  tiếp 

nhận  được,  lại  còn  dễ  dàng  dẫn  khởi  những  phần  tử  tri  thức  bài 

xích  Phật  giáo.  Vì  thế,  chúng ta  cần phải hiểu:  Trong  trường  hợp 

nào thì cần phải tránh né, không nhắc đến thì tốt hơn, nhưng chính 

chúng ta nhất định phải hiểu rõ. 



 Nhị nhị, nãi chí lự thủy, phú đăng, bất súc miêu ly đẳng, giai 

 từ bi chi đạo dã. Vi loại thượng nhiên, đại giả khả tri hỹ.  

       (Hai  mươi  hai,  cho  đến  lọc  nước,  che  đèn,  chẳng  nuôi  mèo, 

 chồn v.v... đều là đạo từ bi. Đối với loài nhỏ nhặt mà còn như thế 

 thì đối với loài lớn ắt có thể biết được) 



 “Nãi chí lự thủy, phú đăng”  (cho đến lọc nước, che đèn), trong 

xã hội hiện tại cũng không còn cần đến những điều này nữa. Nay 

chúng ta uống nước, mọi người đều biết ăn uống hợp vệ sinh, nước 

đều  phải  lọc,  chẳng  cần  phải  dùng  đãy  lọc  nước.  Đãy  lọc  nước 

không  lọc  nước  sạch  bằng  máy  lọc  hiện  thời.  “Phú  đăng”  (che 

đèn) là sợ buổi tối có loài trùng nhỏ, thiêu thân bay vào đèn dầu để 

tiếp  cận  ánh  đèn,  thường  bị  thiêu  chết.  Vì  thế,  đèn  phải  dùng  cái 

chụp. Đấy cũng là tâm từ bi. Nay đều dùng đèn điện, không dùng 

đèn dầu nữa. 

 “Bất  súc  miêu  ly  đẳng” (không  nuôi  mèo,  chồn  v.v...):  Nói 

theo hiện thời là khuyên con người không nên nuôi những con thú 

cưng.  Hiện  thời  người  ngoại  quốc,  người  Trung  Quốc  rất  nhiều 

người thích nuôi thú cưng. Vì sao không nên nuôi những con thú 

cưng hay những động vật ấy? Là vì những động vật nhỏ ấy có thể 

sát sanh! Tuyệt đại đa số những con thú cưng là loài ăn thịt, chúng 

ta ăn chay, lại phải chuẩn bị thịt cho nó ăn, vậy là thương tổn tâm 

từ  bi.  Đồng  thời,  quý  vị  nuôi  những  con  thú  cưng  phải  tốn  tinh 

thần,  tốn  thời  gian  chăm  sóc  chúng.  Hiện  thời,  ngay  cả  thời  gian 

niệm Phật chúng ta còn cảm thấy không đủ, nào còn có thời gian 

để chăm sóc những con thú cưng đó? Phải hiểu điều này! 

Những  ai  nuôi  thú  cưng,  thật  ra  chẳng  ngoài  hai  thứ  tâm  lý: 

Một là nuôi làm cảnh, trông chúng rất đáng yêu, rất đáng cưng nên 

nuôi  chúng  làm  cảnh.  Ngoài  ra  là  có  những  người  lớn  tuổi  tinh 

thần không có chỗ gởi gắm, giống như khi chúng tôi ở tại Dallas, 

Mỹ Quốc, đối diện nhà số 422 là một cụ già, cụ nuôi khoảng một 

trăm  con  mèo,  nuôi  nhiều  như  thế  đó!  Cụ  gởi  tâm  tư  vào  chúng. 

Nhưng trên thân những con mèo ấy có bọ chét, chúng tôi đến sống 

tại Dallas, bao nhiêu lần bị bọ chét cắn. Lại nghe nói trong quá khứ 

có người bị bọ chét cắn khắp thân, đấy là tự hại mình lẫn hại người 

khác. 

 “Giai  từ  bi  chi  đạo  dã.  Vi  loại  thượng  nhiên,  đại  giả  khả  tri 

 hỹ”  (Đều là đạo từ bi vậy, đối với loài nhỏ còn thường như thế, đối 

với loài lớn ắt có thể biết được): Vì vậy, người học Phật phải hiểu 

được đạo lý này, chúng ta yêu thương che chở động vật, chứ không 

nuôi nấng động vật. Đối với động vật đều bảo vệ thì đối với người 

đương nhiên lại càng phải nẩy sanh tâm từ bi. Chúng ta xem đoạn 

thứ hai mươi ba: 



 Nhị  tam,  kim  nhân  bất  năng  như  thị  hành  từ,  phục  gia 

 thương hại khả hồ?  

       (Hai mươi ba, người hiện thời chẳng thể thực hành lòng từ như 

 thế, lại còn gây thêm tổn hại, há có nên chăng?) 



Ở đây,  đại  sư  cảm  thán,  con  người  hiện  thời  chẳng  từ  bi  như 

chư Phật, Bồ Tát, thương xót hết thảy chúng sanh, cái tâm từ bi ấy 

chẳng hề  có,  trái  lại  còn  tổn  thương,  tàn  hại  chúng nó,  vậy  là  sai 

rồi.  Nhưng  trong  xã  hội  hiện  thời,  nếu  nghe  chúng  ta  vẫn  đọc 

những thứ này,  mọi  người  sẽ  chê  cười,  nói  chúng  ta  quá  lạc hậu, 

đầu  óc  quá  cũ  kỹ,  mê  tín  đấy  mà!  Bọn  họ  nói  có  sai  hay  không? 

Đương  nhiên  nói  sai  rồi!  Nhưng  quý  vị  phải  ghi  nhớ:  Mọi  người 

đều sai thì đấy là đúng! Nói thật đấy! Ai nấy đều nói như vậy, họ 

cho rằng đấy mới là đúng, coi chúng ta là sai lầm. Trong tâm của 

chính chúng ta hiểu rõ thì chúng ta tự làm, nhưng chắc chắn chẳng 

đòi  hỏi  người khác phải  làm.  Quý  vị  bó  buộc  người khác  làm  thì 

quý  vị  đã  sai  rồi,  chính  quý  vị  muốn  làm  thì  quý  vị  cũng  sai  rồi. 

Chính  mình  phải  học  Phật,  y  giáo  phụng  hành,  ta  không  cần  đòi 

hỏi người khác phải y giáo phụng hành. Phật pháp như vậy thì mới 

đề xướng, phát triển thuận lợi trong thế gian được! Phải hiểu điều 

này! 

Đạo tràng của chúng ta ở nước Mỹ trước mỗi lần tổ chức một 

hoạt động với quy mô lớn, nhất định phải tìm một công ty sát trùng 

(pest control) để tiệt trùng triệt để nhà, viện của chúng ta một lượt. 

Việc  này  nhìn  vào  là  sát  sanh.  Đúng  là  giết  không  ít  những  loài 

động  vật  nhỏ:  muỗi,  kiến,  gián,  bọ  chét....  quả  thật  rất  nhiều. 

Nguyên nhân là đâu? Là vì để Phật pháp được thúc đẩy thuận lợi 

tại  nước  Mỹ.  Những  người  ngoài  tiểu  bang  đến  chỗ  chúng  ta  dự 

Phật thất, nếu những loài động vật nhỏ ấy lan truyền bệnh truyền 

nhiễm, họ  mang bệnh  trở về  làm  sao chúng ta không thẹn  với  họ 

cho  được?  Lần  sau  còn  ai  dám  đến đạo tràng  này  nữa?  Chúng  ta 

phải hiểu rõ đạo lý này! 

Nhưng  trước  khi  làm  chuyện  ấy,  chính  quý  vị  nhất  định  phải 

hiểu rõ: Ba ngày trước đó phải niệm Phật ở nơi ấy, niệm chú Vãng 

Sanh hồi hướng cho chúng, bảo chúng nó dọn đi: Ba hôm sau tôi 

muốn  sát trùng chỗ  này,  phun  thuốc sát  trùng,  mời  chúng nó  dọn 

đi. Nếu càng viên mãn hơn thì một tuần lễ trước đó làm một lần, ba 

ngày trước đó làm lần nữa, [tức là] làm hai lần. Tâm chúng ta chân 

thành, chúng sẽ thật sự dọn nhà, quả thật có cảm ứng. Tuy chúng 

đã dọn nhà, chúng ta vẫn phải làm chuyện này, vì sao? Hàng xóm 

nhìn  vào  biết  chúng  ta  rất  để  ý  đến  vệ  sinh,  bảo  vệ  hoàn  cảnh, 

người bên ngoài đến chỗ chúng ta tham gia pháp hội rất yên tâm, 

chuyện này là đúng! 

Trong  Giới  Kinh  nói  Tỳ-kheo  thanh  tịnh  trong  quá  khứ  dựng 

một gian lều tranh sống trên núi, tìm thợ bên ngoài không ra, dựng 

lều  tranh cũng do  chính  mình  làm, muốn đốn  cây  để  làm  vật  liệu 

xây dựng. Đốn cây thì ba ngày trước đó phải tụng kinh, niệm chú, 

cúng bái thần cây, mời vị ấy dọn nhà. Đương nhiên trên cây có rất 

nhiều  động  vật  nhỏ  sống  bám  vào,  cũng  phải  mời  chúng  nó  rời 

khỏi. Ba ngày sau chúng ta đến đốn cây, như vậy là đúng. Như vậy 

thì mới không có chuyện gì, chúng ta đã thông báo trước, đã thông 

báo mời họ dọn nhà. Thông thường chúng ta tụng A Di Đà Kinh, 

chú Vãng Sanh, niệm Phật hồi hướng cho họ. Chúng ta truyền Tam 

Quy  cho  chúng,  dùng  [nghi  thức]  Tam  Quy  trong  [lễ]  Phóng 

Sanh:  “Quy  y  Phật,  chẳng  đọa  địa  ngục;  quy  y  Pháp,  chẳng  đọa 

 ngạ quỷ; quy y Tăng, chẳng đọa bàng sanh” . Dùng cách ấy. 



 Nhị  tứ,  cố  kinh  vân:  “Thi  ân tế  phạp,  sử kỳ  đắc  an.  Nhược 

 kiến sát giả, đương khởi từ tâm”.  

(Hai mươi bốn, vì thế, kinh nói:  “Ban ân giúp đỡ kẻ thiếu thốn 

 khiến cho được yên ổn. Nếu thấy kẻ giết hại, nên khởi từ tâm”) 



Chúng  ta  phải  nỗ  lực  học  tập  bốn  câu  này.  Hai  câu  trước, 

chúng  ta  thấy  kẻ  thiếu  thốn  thì  phải  giúp  đỡ  họ.  Hiện  thời,  tại 

những  quốc  gia  đã  phát  triển,  nói  chung  cuộc  sống  vật  chất  đều 

chẳng đến nỗi thiếu thốn, nhưng cuộc sống tinh thần hết sức thiếu 

thốn, chúng ta phải giúp đỡ họ. Thiếu thốn về mặt vật chất thì xã 

hội hiện thời có rất nhiều tổ chức từ thiện đang làm, điều này cần 

phải có tài lực và nhân lực kha khá thì mới có thể thực hiện được. 

Đoàn thể của chúng ta ít người, tài lực cũng chẳng nhiều, chuyện 

hiện  thời  chúng  ta  có  thể  làm  được  chỉ  là  về  mặt  cuộc  sống  tinh 

thần, đặc biệt là bố thí Phật pháp. Trong Phật pháp, chúng ta đã bỏ 

nhiều năm để quan sát, lãnh hội, học tập mới thật sự hiểu rõ sự thù 

thắng  của  Tịnh  tông.  Chúng  ta  giới  thiệu  cho  người  khác,  đương 

nhiên là đem thứ thù thắng nhất giới thiệu với người ta. Nói chung, 

chớ  nên  dành  món  tốt  nhất  cho  chính  mình,  đem  món  hạng  hai, 

hạng  ba  đưa  cho  người  ta,  làm  như  vậy  chẳng  xứng  với  người 

khác.  Nếu  họ  không  thể  tiếp  nhận  được,  chúng  ta  cũng  chớ  nên 

miễn cưỡng, quý vị ưa thích tu học pháp môn nào, chúng ta cũng 

tán thán, cũng cổ vũ, khích lệ. 

Chớ nên nói pháp môn này của tôi là hạng nhất, pháp môn kia 

của quý vị là hạng nhì. Nghĩa lý đúng đắn trong nhà Phật là môn 

nào cũng đều là hạng nhất, không môn nào hạng nhì! Quý vị thấy 

hai mươi lăm môn Viên Thông trong kinh Lăng Nghiêm, có môn 

Viên  Thông  nào gọi  là  hạng  nhì hay  chăng?  Không  có!  Môn  nào 

cũng đều là hạng nhất. Đấy chính là  “pháp môn bình đẳng, vô hữu 

 cao  hạ”  (pháp  môn  bình  đẳng,  không  có  cao  -  thấp),  thật  đấy! 

Nhưng chúng sanh căn tánh chẳng giống nhau, tuy môn nào cũng 

đều là pháp môn bậc nhất, có những pháp môn chúng ta không học 

được  nổi,  không  đạt  được  kết  quả.  Học  không  nổi  thì  không  đạt 

được kết quả, đối với chúng ta mà nói, pháp ấy không phải là bậc 

nhất.  Một  người  có  thể  thật  sự  đạt  đến  chỗ  tốt  đẹp,  thật  sự  đạt 

thành  tựu  [nơi  pháp  môn  nào]  thì  pháp  môn  ấy  đối  với  chính  họ 

được gọi là bậc nhất. Giống như thuốc được bán trong tiệm thuốc, 

mấy trăm, mấy ngàn thứ thuốc, vị thuốc nào cũng là bậc nhất cả, 

đều trị được bệnh. Trị được chứng bệnh [của ai] thì người đó cũng 

coi [thuốc ấy] là bậc nhất; thuốc không trị được chứng bệnh, tuy là 

thuốc bậc nhất, người bệnh ấy không coi thuốc đó là bậc nhất, nhất 

định phải hiểu điều này. 

Tuy  Tịnh  tông  thích hợp trọn  khắp ba  căn,  chúng  ta đọc  kinh 

thấy  được  rằng:  Nếu  không  phải  là  thiện  căn,  phước  đức,  nhân 

duyên đã tu nhiều đời nhiều kiếp thì người ta chẳng thể tiếp nhận 

được  pháp  môn  này,  họ nhất định  bài  xích. Chúng  ta nên hiểu  rõ 

những  sự  thật  này:  Chúng  ta  tiếp  nhận  pháp  môn  này,  ưa  thích 

pháp môn này, đấy là thiện căn, phước đức, nhân duyên của chúng 

ta  chín  muồi!  Chúng  ta  giới  thiệu  với  người  khác,  người  khác 

chẳng thể tiếp nhận, chúng ta hiểu rõ là thiện căn, phước đức, nhân 

duyên của người ấy chưa chín muồi. Chưa chín muồi thì Phật, Bồ 

Tát đều chẳng thể độ được, chúng ta cực trí, nóng ruột làm chi? 

Mọi  người  thường  nghe  nói  “Phật  bất  độ  vô  duyên  chi 

 nhân”  (Phật  chẳng  độ  kẻ  không  có  duyên),  “vô  duyên”  ở  đây 

chẳng phải là không có duyên gì với Phật, đối với hết thảy chúng 

sanh Phật đều có duyên, “vô duyên” là gì? Ý nói duyên của kẻ ấy 

vẫn chưa chín muồi. Duyên của kẻ ấy chưa chín muồi, Phật không 

độ được kẻ ấy, Phật đến giảng cho kẻ ấy, hắn không tiếp nhận, hắn 

đâu  có  nghe!  “Phật  độ  hữu  duyên  nhân” ,  “hữu  duyên”  là  gì? 

Duyên  người  ấy  đã chín  muồi  rồi,  giảng cho hắn thì  hắn hoan  hỷ 

tin  nhận,  đấy  là  hữu  duyên,  duyên  đã  chín  muồi.  Do  vậy,  hữu 

duyên hay vô duyên tức là nói duyên đã chín muồi hay chưa. Chưa 

chín  muồi  thì  giúp  đỡ  hắn,  cổ  vũ,  khích  lệ  hắn,  mong  hắn  được 

chín  muồi;  đã  chín  muồi  rồi  thì  khuyên  hắn  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tịnh  Độ.  Chưa  chín  muồi  bèn  giúp  cho  hắn  chín  muồi,  vậy  là 

đúng! Không có thiện căn, giúp cho hắn gieo thiện căn. Hắn niệm 

được  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  thấy  tượng  A  Di  Đà  Phật,  thấy  sáu 

chữ  “nam-mô  A  Di  Đà  Phật”,  chính  là  “lạc  tại  bát  thức  điền  lý 

 diện, vĩnh vi đạo chủng”  (rớt vào trong ruộng tám thức, vĩnh viễn 

là hạt giống đạo), đấy là gieo chủng tử cho hắn. Chúng ta làm như 

vậy thì độ được hắn, đời này hắn chưa thể chín muồi, nhưng nhiều 

đời nhiều kiếp sau hạt giống ấy của hắn sẽ hiện hành, sẽ khởi tác 

dụng. Do vậy, người học Phật niệm niệm đều nhằm giúp đỡ chúng 

sanh, đấy là Bồ Tát đạo, đấy chính là điều được nói ở đây  “thi ân 

 tế  phạp,  sử  kỳ  đắc  an”  (ban  ân,  giúp  đỡ  người  thiếu  thốn,  khiến 

cho được yên ổn). 

Chúng ta in rất nhiều tấm sticker [với bốn chữ] A Di Đà Phật, 

mục đích là ở chỗ này: Trồng thiện căn, gieo chủng tử cho hết thảy 

những  người  chưa  có  chủng  tử  thiện  căn.  Những  ai  đã  tu  nhưng 

chưa chín muồi, chẳng tin tưởng điều này, tu theo bất cứ một tông 

phái nào, y theo bất cứ kinh điển nào, chúng ta đều tán thán. Trong 

sự tán thán ấy, khuyến khích, cổ vũ họ, đem công đức tu học của 

người ấy cầu sanh Tịnh Độ, quyết định được sanh [Tịnh Độ]. Đoạn 

cuối  cùng  của  phẩm  Tam  Bối  Vãng  Sanh  trong  kinh  Vô  Lượng 

Thọ nói tất cả những ai đọc tụng Đại Thừa muốn hồi hướng vãng 

sanh  đều  được  vãng  sanh.  Do  vậy,  pháp  môn  Tịnh  Độ  vô  cùng 

rộng  lớn,  tuyệt  đối  chẳng  phải  chỉ  có  người  tu  Tịnh  nghiệp  mới 

được  vãng  sanh,  người  học  Thiền  cũng  có  thể  vãng  sanh,  người 

học Mật cũng có thể vãng sanh, người học Giáo cũng có thể vãng 

sanh,  ai  cũng đều  có thể  vãng sanh!  Điều  kiện  là  Tín  - Nguyện  - 

Hạnh,  quý  vị  tin  tưởng,  muốn  đi,  lúc  lâm  chung  một  niệm  hay 

mười niệm đều được. 

Nhưng tu  hành  có một  nguyên  tắc: Bất  luận  tu  theo  một  tông 

hay một phái nào, bất luận niệm kinh gì, niệm danh hiệu một đức 

Phật  hay  Bồ  Tát  nào,  đều  phải  niệm  đến  nhất  tâm  bất  loạn,  phải 

biết điều này! Chúng ta niệm A Di Đà Phật, phải cầu nhất tâm bất 

loạn.  Niệm  Quán  Âm  Bồ  Tát  cũng  phải  cầu  nhất  tâm  bất  loạn. 

Niệm  Địa  Tạng  Vương  Bồ  Tát  cũng  phải  cầu  nhất  tâm  bất  loạn, 

vậy mới là đúng! Nhất tâm bất loạn là cái nhân để vãng sanh (năng 

sanh  chi nhân),  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  cái quả  ngõ hầu 

sanh về đó (sở sanh chi quả). Do vậy, một niệm hồi tâm thảy đều 

được vãng sanh, đấy gọi là “công phu”. Nhất tâm ấy chính là thanh 

tịnh  tâm,  trong nhà  Thiền  gọi  là  Thiền  Định,  bên  Giáo  Hạ  gọi  là 

Chỉ Quán, có công phu ấy, có năng lực ấy mới được. Đấy chính là 

điều chúng  ta có nghĩa vụ phải báo cáo  với  những người  tu hành 

theo các tông phái khác. 

Trong chú giải có hai câu:  “Tài bố thí năng linh thân an, pháp 

 bố thí năng linh tâm an” (Tài bố thí khiến cho thân yên, pháp bố 

thí khiến cho tâm yên). Đây chính là đem nhân quả bố thí đều trình 

bày  hết  cả  ra.  Chú  giải  dẫn  một  câu  chuyện  từ  Tạp  Bảo  Tạng 

Kinh29, câu chuyện này nên xem kỹ càng, khi lên tòa giảng kinh có 

thể  dùng làm  dẫn chứng, những chuyện  ấy  đều  là  sự thật. Những 

nhân duyên quả báo tương tự như đã nói ở đây thì trong kinh điển, 

trong  lịch  sử  Trung  Quốc  cũng  không  hiếm.  Vì  thế,  những  sách 

nhân  quả  trong  thời  đại  này  càng  phải  giảng  nhiều,  loại  này  mọi 

người  rất  thích  nghe.  Đặc  biệt  là  đối  với  người  trẻ  tuổi,  đang  độ 

tuổi học sinh, tục ngữ thường nói:  “Tiên nhập vi chủ”  (cái gì được 

biết  đến đầu  tiên  thì  cái đó  là  chánh  yếu).  Họ  đọc  được  nhiều  sự 

tích cảm ứng, sự tích nhân quả báo ứng thì mai sau khôn lớn ra đời 

khởi  tâm  động  niệm  đều  có  kiêng  dè,  như  vậy  thì  tốt  lắm.  Nếu 

những nhân quả báo ứng có thể kết hợp với khoa học hiện đại thì 

tốt nhất, thật sự có thể khiến cho người ta tin phục, khiến cho mọi 

người  tin  tưởng.  Sự  bố  thí  ấy  tuy  nhỏ,  nhưng  nếu  tâm  địa  thanh 

tịnh từ bi thì công đức rất lớn, trong Giới  Kinh dẫn chứng những 

chuyện ấy rất nhiều. 

Cổ  nhân  đem  những  chuyện  ấy  gom  soạn  lại,  càng  tiện  cho 

chúng ta tham khảo, tác phẩm ấy chính là Kinh Luật Dị Tướng30. 

Kinh Luật Dị Tướng tổng hợp những câu chuyện nhân duyên quả 

báo  trong kinh điển,  còn  có một bộ  sách  nữa  là  Pháp  Uyển  Châu 

Lâm.  Do  vậy,  người  giảng  kinh  trong  buổi  giảng  phải  chêm  vào 

những câu chuyện xưa, xen vào những chuyện nhân duyên. Hai bộ 

sách  ấy  biên  tập  rất  hoàn  chỉnh,  đấy  là  công  sức  của  cổ  nhân. 

Trong  lịch  sử  Trung  Quốc,  những  giáo  huấn  về  nhân  duyên  quả 

báo  cũng  [được  ghi  chép]  rất  nhiều.  Lịch  sử  đáng  tin  cậy,  chẳng 

thể tùy tiện chép vào, không phải là sự thật thì chắc chắn chẳng ghi 

chép.  Người  xưa  cũng  đã  tổng  hợp  lại,  đấy  chính  là  bộ  Lịch  Sử 

Cảm Ứng Thống Kỷ, hình như hiện thời cũng có cho in lưu hành 

riêng. Lịch Sử Cảm Ứng Thống Kỷ31 rất hay, đấy là [chuyện] quá 

khứ.  Trong  hiện  tại,  từ  báo  chí,  tạp  chí  hễ  có  những  câu  chuyện 

như vậy, quý vị nên cắt ra [để dành], đấy là chuyện hiện tại. Nêu 

thí dụ, đương nhiên càng gần đây càng hay, càng hiện đại thì người 

hiện  đại  chẳng  có  chút  hoài  nghi  nào.  Quá  khứ  thì  kinh  có  kinh 

điển làm chứng cứ, sử có lịch sử làm chứng cứ, rất xác thực, đấy 

chẳng phải là nói tùy tiện, đều đáng cho đại chúng tin tưởng, khiến 

cho chúng ta thấu hiểu sâu xa nhân quả báo ứng. 



 Nhị ngũ, Y! Khả bất giới dư!  

(Hai mươi lăm, ôi! Chẳng nên răn dè ư?) 



Trong  điều  [giới  thứ  nhất]  này,  đại  sư  Liên  Trì  hết  sức  cảm 

thán trước chuyện  này.  Trong  phần chú  giải trích dẫn  Đại Trí  Độ 

Luận, Phật nói sát sanh có mười thứ tội, sát nghiệp nặng nề dường 

như  luôn  luôn  có,  đấy  cũng  là  sự  thật.  Hôm  nay  chúng  tôi  giảng 

đến đây thôi. 

  

---o0o--- 

Phần 5 



Xin  mở  sách  đến  trang  mười  bảy,  dòng  thứ  nhất,  chú  giải 

ghi:  “Đại Luận vân”  (Đại Trí Độ Luận chép), thông thường chúng 

ta thấy trong chú sớ của cổ nhân ghi như vậy thì quá nửa là chỉ Đại 

Trí Độ Luận. Có khi ghi là “Trí Luận”, hết sức rõ ràng là Đại Trí 

Độ  Luận.  Có khi  viết  là  “Đại  Luận”,  chữ Đại  Luận  này  cũng  chỉ 

Đại Trí Độ Luận, điều này chúng tôi giới thiệu sơ qua là được rồi. 

Trong  Đại  Trí  Độ  Luận,  đức  Phật  nói  sát  sanh  có  mười  thứ  tội, 

điều  này  rất  rõ  ràng,  không  cần  phải  nói  cặn  kẽ.  Chúng  ta  xem 

đoạn thứ hai mươi sáu: 



 Nhị lục, nhị viết bất đạo.  

(Hai mươi sáu, điều thứ hai là không trộm cướp) 



Đây  là  điều  thứ  hai  trong  mười  giới,  khóa  học  của  chúng  ta 

phải hoàn tất trước tết Âm Lịch, sau Tết chúng ta không có nhiều 

thời gian. Do vậy, phần chú giải quý vị tự xem, chỗ nào không rõ 

có  thể  nêu  câu  hỏi.  Nếu  không hỏi, chúng tôi  sẽ  lướt  qua,  không 

đọc. Do vậy, chính mình nhất định phải đọc, trong ấy có chữ khó 

thì phải tra [tự điển], phải chú thích âm đọc ra. Trong khoảng thời 

gian ngắn ngủi này, chúng tôi gần như là dạy đọc, hướng dẫn cho 

quý vị đọc, còn thâm nhập nghiên cứu quý vị sẽ thể nghiệm trong 

hành trì sinh hoạt thường nhật, nhất định phải biến [Luật Nghi này] 

thành cuộc sống hiện thời của chúng ta thì giới luật này mới hành 

được thông  suốt. Chúng  ta không thể  xoay  ngược  cỗ xe  lại  được, 

chẳng  thể  khôi  phục  thời  đại  xa  xưa,  cũng  chẳng  thể  chiếu  theo 

phương thức của cổ nhân, phải biết điều này. Chú giải do cổ nhân 

chú thích, những gì kinh điển đã nói đều là nguyên lý, nguyên tắc 

siêu  việt  thời  gian,  siêu  việt  không  gian,  chúng  ta  phải  thấu  hiểu 

tinh  thần,  biết  được  nguyên  tắc,  rồi  mới  biết  áp  dụng  sao  cho  vô 

cùng  thích  đáng,  thật  viên  mãn  trong  cuộc  sống  của  chính  mình. 

Đấy gọi là “chân chánh trì giới”. Tiếp theo là phần giải thích: 



 Nhị  thất,  giải  viết:  “Kim  ngân  trọng  vật,  dĩ  chí  nhất  châm, 

 nhất thảo, bất đắc bất dữ nhi thủ”.  

(Hai mươi bảy, giải thích: “Từ vật đáng giá như vàng bạc cho 

đến một cây kim, một ngọn cỏ, chớ nên không cho mà lấy”) 



 “Không trộm cắp”  được nói trong Phật pháp, nếu nói đơn giản 

nhất, rõ ràng chính xác nhất thì là  “không cho mà lấy”.  Đây đều là 

nói  về  vật  có  chủ,  những  vật  có  chủ  nhân.  Chủ  nhân  không  cho 

chúng ta, chúng ta cứ tùy tiện lấy thì là trộm cắp. Nói thật ra, giới 

“trộm cắp” này hết sức nhỏ nhiệm, bất luận đồ vật gì dù quý trọng 

hay  rẻ  mạt,  “kim  ngân  trọng  vật”  là  vật  quý  trọng,  “nhất  châm, 

 nhất  thảo”  là  vật  tầm  thường,  đều  chớ  nên  “không  cho  mà 

 lấy”.  Phần hai mươi tám, hai mươi chín, ba mươi tiếp theo là giảng 

rõ cho chúng ta biết về giới cấm trộm cắp, ở đây là nói trong nhà 

Phật. 



 Nhị bát, nhược thường trụ vật.  

(Hai mươi tám, nếu là vật thường trụ). 



Thế nào là “thường trụ vật”? Thường Trụ là những gì thuộc về 

đạo tràng của chúng ta, đấy là “thường trụ vật”, phàm ai là người 

xuất gia đều có phần. Muốn dùng vật thường trụ thì phải dùng theo 

cách như thế nào?  Theo  phương  thức  trước kia  là  phải  “làm  Yết-

ma”. Yết-ma (karma) nói theo cách chúng ta bây giờ là “mở cuộc 

họp”,  mọi  người  đều  đồng  ý  thì  chúng  ta  có  thể  lấy  dùng.  Mọi 

người không đồng ý thì chẳng được lấy dùng. Do vậy, khi chúng ta 

muốn  sử  dụng  vật  thường  trụ  thì  phải  được  đại  chúng  đồng  ý. 

Chuyện  nhỏ nhặt  tầm  thường mà  phải được  đại chúng  đồng  ý  thì 

phiền  phức  quá,  nhất  là  trong  những  tự  viện  tùng  lâm  lớn,  mấy 

trăm,  mấy  ngàn người  ở, gom hết  lại  mở  cuộc họp rất phiền toái. 

Do  vậy,  vị  “chủ  tịch”  của  tùng  lâm  tự  viện,  [tức  là]  vị  hiện  thời 

chúng  ta  gọi  là  Trụ  Trì,  hoặc  Quán  Trưởng  của  Đồ  Thư  Quán 

chúng ta, có thể thay mặt đại chúng phân xử. Đương nhiên chuyện 

nhỏ thì vị ấy có thể quyết định, chuyện lớn thì vị ấy cũng phải mở 

cuộc họp toàn thể. Ví dụ như phân xử bất động sản thuộc đạo tràng 

chúng ta là chuyện lớn, vị ấy nhất định phải kêu gọi đại chúng họp 

lại. Củi, gạo, dầu, muối tầm thường, một cây kim, một ngọn cỏ là 

chuyện nhỏ nhặt, vị ấy có thể toàn quyền thay mặt đại chúng quyết 

định, phải biết điều này! 

Trộm của thường trụ, tội lỗi ấy hết sức nặng nề, vì chẳng phải 

là  kết  tội  với  một  cá  nhân  mà  là  kết  tội  với  toàn  bộ  Tăng  đoàn. 

Nhất là nếu đạo tràng ấy là thập phương đạo tràng, sự phiền phức 

càng  lớn  hơn  nữa,  tội  lỗi  nặng  nề  nhất.  Nhưng  hiện  thời  thập 

phương  đạo  tràng  gần  như  không  có,  mang  danh  nghĩa  là  “thập 

phương  đạo  tràng”,  chứ  trên  thực  tế vẫn  y  như  cũ,  không  phải  là 

thập  phương  đạo  tràng!  Thập  phương  đạo  tràng  thì  bất  cứ  người 

xuất gia nào đều có thể “quải đơn” (cư trú). Hiện thời người xuất 

gia đến [đạo tràng] quải đơn không dễ dàng chi, đấy cũng là xu thế 

của thời đại. Trước kia lòng người ai cũng nặng về đạo, thuần hậu, 

xã  hội  có  trật  tự,  xã  hội  an  toàn,  người  phát  tâm  xuất  gia  đều  là 

thiện tâm. Xã hội hiện thời kẻ gian dối, phạm tội quá nhiều, trong 

số người xuất gia cũng chẳng đàng hoàng. Nếu kẻ ấy đến phá hoại 

đạo tràng thì sự việc phiền phức lắm. 

Trong thời kỳ Mạt Pháp này, trong kinh đức Phật giảng rất rõ 

ràng, con cháu của Ma đều xuất gia, hiện tướng Tỳ-kheo, gia nhập 

Tăng đoàn để phá hoại Phật pháp. Trong khi đức Phật còn tại thế, 

Ma  vương  Ba  Tuần32 thưa  với  Phật:  “Trong  tương  lai,  tôi  sẽ  phá 

hoại  pháp  của  Ngài”.  Đức  Phật  nói:  “Chánh  pháp  của  Như  Lai 

không một ai có cách chi phá hoại được!” Ma nói: “Đợi đến thời 

kỳ Mạt Pháp, khi pháp vận của Ngài đã suy, tôi kêu con Ma, cháu 

Ma  đều  xuất  gia  hết,  hiện  tướng  Tỳ-kheo  để  phá  hoại  Phật  pháp 

của Ngài”. Đức Phật nghe xong, không nói một câu nào, ứa nước 

mắt.  “Thí  như  sư  tử  trùng,  hoàn  phệ  sư  tử  nhục” (Ví  như  trùng 

trong thân  sư tử  lại  rỉa  thịt  sư tử).  Đấy  là  con  cháu  của Ba  Tuần, 

chứ  không  phải  là  con  cháu  của  Phật,  đến  phá  hoại  Phật  pháp, 

chúng  ta  phải  nâng  cao  tâm  cảnh  giác  đối  với  điều  này.  Do  vậy, 

trong  giai  đoạn  hiện  tại,  khi  [có  ai]  muốn  gia  nhập  Tăng  đoàn, 

chúng ta không thể không chú ý, không cẩn thận. 

Do tình huống xuất gia hiện thời khác hẳn trước kia, trước kia 

xuất gia phải đậu cuộc thi do quốc gia tổ chức, đúng là  “phẩm đức 

 kiêm ưu”  (tài lẫn đức đều cao); hơn nữa, cuộc thi do nhà vua chủ 

trì.  Vì  thế,  người  xuất  gia  xưa  kia  được  xã hội  tôn  trọng  là  có  lý 

vậy.  Về  mặt  đức  học  thông  thường, quý  vị  nhất  định  có  trình  độ 

tiến sĩ, lại còn phải thi đậu về Phật pháp, hoàng đế sẽ ban một tờ 

độ điệp cho quý vị. Quý vị cầm được tờ độ điệp ấy mới có tư cách 

xuất gia. Quý vị nói với vị pháp sư hữu duyên của một tự viện nào 

đó: “Tôi muốn xuất gia”. Vị ấy sẽ hỏi trước: “Anh có độ điệp hay 

không?” Có độ điệp thì có thể cho quý vị xuống tóc, không có độ 

điệp  thì  không  thể  thâu  nhận,  bởi  như  vậy  là  phạm  pháp.  Người 

xuất gia được đế vương công nhận, thừa nhận: “Ngươi có thể làm 

thầy ta, ngươi có thể thay ta giáo hóa bá tánh”. Do vậy, người xuất 

gia  gọi  là  “đế  vương  sư”  (thầy  của  vua  chúa),  được  xã  hội  tôn 

trọng, hoàng đế tôn trọng. Trong thời đại ấy, người xuất gia phạm 

pháp,  chẳng dùng pháp  luật  thế gian để  xét  xử  mà  dùng  giới  luật 

của Tăng đoàn để xét xử. 

Hoàng đế Thuận Trị nhà Thanh phế bỏ chế độ cấp độ điệp, chế 

độ thi cử; sau đấy, người xuất gia trình độ không ngang nhau nữa. 

Có  rất  nhiều  kẻ  phạm  tội  không  chạy  đi  đâu  được  bèn  xuất  gia. 

Phẩm  chất  của  người  xuất  gia  hiện  thời  suy  sụp  cả  ngàn  trượng, 

chắc  chắn  chúng  ta  chẳng  thể  dùng  những  tiêu  chuẩn  xưa  kia  để 

cân  nhắc.  Do  vậy,  hiện  thời  đạo  tràng  này  chẳng  thể  làm  thập 

phương đạo tràng là có lý, có cội nguồn lịch sử sâu xa vậy. Chúng 

ta làm như vậy không sai, người ta đến quải đơn với chúng ta ở nơi 

đây,  muốn  đến  ở  với  chúng  ta  vài  ngày,  nhất  định  phải  quan  sát. 

Nếu  kẻ ấy  lai  lịch bất  minh, tốt nhất  là  chúng  ta đừng  thâu nhận. 

Cổ  nhân  thường  nói:  “Thỉnh  thần  dung  dị,  tống  thần  nan”  (mời 

thần dễ, tiễn thần khó). Vì sự an toàn của đạo tràng chúng ta, nhất 

định phải rất thận trọng, phải biết điều này!  Từ xa đến, đãi họ ăn 

một bữa cơm là được rồi, chẳng giữ họ ở lại. Ở tại nơi đây thì nhất 

định có người thân thuộc, có người chúng ta biết rất rành giới thiệu 

thì có thể ở lại vài ngày. Chuyện này phải biết, chuyện này chẳng 

phạm giới. Thời đại này khác với thời đại trước, Phật pháp khế cơ 

khế lý, “cơ” là hoàn cảnh hiện tiền, nhất định phải biết hoàn cảnh 

hiện tiền. 



 Nhị cửu, nhược tín thí vật.  

(Hai mươi chín, nếu là vật của tín thí) 



 “Tín thí vật”  chính là vật do tín đồ cúng dường cho thường trụ. 

Cúng dường thường trụ, nhưng  còn chưa chia cho mọi người,  thì 

vật ấy là của tín đồ, là của tín chúng. Khi còn chưa chia thì thuộc 

về “tín thí vật”. Tuy vậy, cúng dường cho chúng ta, chúng ta chia 

cho mọi người rồi thì [vật ấy] thuộc về loại nói ở dưới đây là  “tăng 

 chúng vật”.  



 Tam thập, nhược Tăng chúng vật.  

(Ba mươi, nếu là vật của Tăng chúng) 



 “Tăng chúng vật”  là vật đã chia cho mỗi một người, thuộc về 

mỗi cá nhân. Những điều này chúng ta đều phải hiểu rõ, đều phải 

rành rẽ. Tiếp theo còn có ba điều nữa, nhưng không thuộc về Tăng 

đoàn. 



 Tam nhất, nhược quan vật.  

      (Ba mươi mốt, hoặc là quan vật) 



 “Quan  vật”  nói  theo  cách  bây  giờ  là  vật  thuộc  về  quốc  gia, 

thuộc xã hội, thuộc về chánh quyền địa phương, nay chúng ta gọi 

là những “thiết bị, công trình công cộng”. Thiết bị công cộng đều 

được xây dựng từ tiền đóng thuế của nhân dân. Chúng tôi nêu một 

thí  dụ  nhỏ,  như  điện  thoại  công  cộng,  điện  thoại  công  cộng  do 

chánh phủ lắp đặt, hoặc do chánh quyền thành phố lắp đặt, hoặc do 

công  sở  của  một  khu  vực  lắp  đặt,  đều  do  tiền  nộp  thuế  của  dân 

chúng mà có. Nếu muốn ăn trộm thứ ấy thì sẽ mắc tội với nhân dân 

cả thành phố, tội ấy rất nặng. Phàm là vật thuộc của công phải nhất 

định yêu tiếc, quý vị không yêu tiếc đều có tội, nhất định phải biết 

điều này. 

Bình thường chúng ta nói đến tu phước, tích lũy công đức, thực 

hiện từ đâu? Yêu tiếc vật thường trụ, yêu tiếc của công. Những vật 

thuộc  về  của  công  phải  coi  trọng  hơn  những  vật  thuộc  về  chính 

mình. Những vật của chính chúng ta nếu làm hỏng không sao cả, 

phải biết những vật thuộc về của công là vật thuộc đạo tràng, thuộc 

về  thập  phương  thường  trụ,  chúng  ta  phải  làm  sao  cho  xứng  với 

người xuất gia mười phương. Nếu những thiết bị công cộng chúng 

ta  không  cẩn  thận,  không  chú  ý  làm  hỏng  thì  làm  sao  xứng  đáng 

với dân chúng của cả thành phố. Quý vị nghĩ được như vậy thì tự 

nhiên  sẽ  sanh  tâm  cung  kính,  tự  nhiên  rất  chú  tâm,  rất  cẩn  thận. 

Đấy là chúng ta tu phước, là đang tích đức! 

Trong cửa Phật cũng thường nói:  “Địa ngục môn tiền tăng đạo 

 đa”  (trước  cửa  địa  ngục,  sư  sãi,  đạo  sĩ  đông  đảo).  Vì  sao  người 

xuất gia dễ đọa địa ngục như vậy?  Không biết, không hay, không 

có ý thức ấy, không có khái niệm ấy, thường xuyên phạm lỗi! Tùy 

tiện làm hư hỏng các thiết bị công cộng, coi thiết bị công cộng rất 

thường, coi đồ đạc của chính mình rất trọng, đấy là điên đảo, đấy 

là  lầm  lạc!  Nhất  định  phải  dè  chừng,  nhất  định  phải  tiếc  phước. 

Dùng  điện  thoại  thì  trừ  phi  bất  đắc  dĩ,  đừng  dùng!  Khi  dùng  thì 

gắng hết sức tiết kiệm thời gian, đấy là quý vị tiếc phước, [vì] đấy 

chính là “thường trụ vật”. Không có phước báo thì đạo tràng theo 

đúng chánh pháp có thần hộ pháp, quý vị hưởng hết phước báo rồi, 

thần hộ pháp trục đi, quý vị ở chỗ này không được. Thân tâm quý 

vị  không  yên,  đạo  tràng  chúng  ta  không  kêu  quý  vị  đi,  mà  chính 

quý  vị  không  đi  không  được!  Sức  mạnh  nào  vậy?  Thần  hộ  pháp 

đuổi đi. Thần hộ pháp đuổi đi là hoa báo, tương lai còn có quả báo, 

gặp phiền phức rồi! 

Đạo tràng chúng ta  là  một đạo tràng hoằng  pháp, trong tương 

lai mọi người đều có cơ hội ra ngoài hoằng pháp, bất luận là đạo 

tràng mời quý vị, hay là các cư sĩ thỉnh riêng quý vị, người ta tiếp 

đãi  quý  vị,  đối  với  đồ  đạc  trong  nhà  người  ta  cũng  phải  quý  tiếc 

giống hệt như vật của thường trụ; quý  vị mới được người khác lễ 

kính. Phải có lòng từ bi, đừng làm phiền người khác, dùng đồ vật 

của người ta phải kỹ càng như dùng vật của thường trụ. Vậy mới là 

đúng! Đấy là giống như người xuất gia, giống như người trì giới. 

Tôi có lần ở tại nước Mỹ, cũng là đi các nơi hoằng pháp, Quán 

Trưởng phái hai vị Ngộ Chiếu, Ngộ Hạnh làm thị giả cho tôi. Đối 

với sự hành trì của hai vị ấy, các cư sĩ phê bình Ngộ Chiếu khinh 

phước, không biết tiếc phước, gọi điện thoại quá lâu, gọi điện thoại 

quốc tế về Đài Loan, cầm điện thoại nói cả nửa tiếng đồng hồ hay 

một tiếng đồng hồ, quá đáng! Sau này, khi hóa đơn điện thoại gởi 

về, quý vị nghĩ trong tâm người ta sẽ cảm thấy như thế nào? Giống 

người xuất gia ở chỗ nào? Vị này rất thông minh, phản ứng rất lẹ 

làng,  tôi  và  Quán  Trưởng  đều  rất  tán  thưởng  ông  ta.  Đối  với 

chuyện ông  ta  bỏ  đi,  Quán  Trưởng  nuối  tiếc  sâu  đậm,  chúng  tôi 

cũng  mong  giữ  được  ông  ta  ở  nơi  đây,  chúng  tôi  thật  sự  không 

muốn để ông ta đi, nhưng thần hộ pháp đẩy đi! Ông ta rời bỏ nơi 

này  của  chúng  ta  hoàn  toàn  chẳng  phải  do  ý  của  tôi  và  Quán 

Trưởng,  chúng  tôi  đều  mong  mỏi  ông  ta  có  thể  chất  phác  tu  học 

siêng  năng  và  đạt  thành  tựu  trong  Tăng  đoàn  chúng  ta.  Khăng 

khăng không nghe, cứ muốn đi, khuyên thế nào ông ta cũng không 

ở lại. Do vậy, tôi bảo Quán Trưởng: “Đừng buồn, thần hộ pháp đẩy 

đi, đây là chuyện không làm chi được hết! Không biết tiếc phước, 

thần  hộ  pháp  đẩy  đi  ấy  mà!”  Những  chuyện  giống  như  vậy  đều 

thuộc về giới trộm cắp, quý vị làm quá đáng rồi! Do vậy, phải quý 

tiếc đồ dùng công cộng. 



 Tam nhị, dân vật.  

(Ba mươi hai, đồ vật của dân) 



 “Dân vật”  là  mọi  đồ đạc  của dân  chúng. Tôi  vừa  mới nói đó, 

chúng ta đến nhà cư sĩ, được người ta tiếp đãi, hết thảy những vật 

dụng trong nhà người ta chúng ta phải yêu quý như đồ vật thuộc về 

thường trụ, vậy mới là đúng! 



 Tam tam, nhất thiết vật.  

(Ba mươi ba, hết thảy vật) 



 “Nhất  thiết  vật”  là  những  vật  thuộc  về  quỷ  thần,  cầm  thú, 

thường  gọi  là  “vật  vô  chủ”,  thật  ra  là  không  phải  không  có  chủ, 

chẳng qua chúng ta không thấy được đó thôi. Nêu một ví dụ, chẳng 

hạn như cây cối, cây cối là vật thuộc quỷ thần. Trong Giới Kinh có 

nói,  cây  cao  hơn  chiều  cao  một  người  đều  có  quỷ  thần  nương  gá 

trong ấy. Quỷ thần không có chỗ ở, sống trong cây, chúng ta kêu là 

“thọ thần” (thần cây). Cây nào có thần? Mà chính là quỷ thần sống 

nương gá vào chỗ ấy. 

Trước kia, người xuất gia sống trên núi cất một lều tranh, dùng 

vật liệu ngay nơi ấy. Do vậy, quý vị phải nhớ kỹ: Người xuất gia 

chuyện gì cũng phải biết. Chớ có nói chuyện này không biết, tợ hồ 

tỏ vẻ chính mình thanh cao, lầm rồi! Giặt quần áo, nấu cơm, may 

vá,  ngay  cả  cất  nhà,  dựng  lều  tranh,  xưa  kia  đều  do  chính  mình 

làm.  Dựng  lều  tranh  đương  nhiên  phải  đốn  cây  để  làm  vật  liệu. 

Trong  Giới  Kinh  nói:  Ba hôm  trước  khi  đốn  cây  phải  đến nơi  đó 

cúng tế, tụng kinh, niệm chú cho họ, bảo họ ba ngày sau tôi muốn 

dùng thứ này làm vật liệu, xin thần cây dọn nhà, nhường cho tôi, 

vậy là đúng pháp. Đấy là cung kính đối với hết thảy mọi vật. 

Cây cối hoa cỏ đều có thần nương gá; do vậy, chúng ta đối với 

những vật  ấy  có thể  thưởng thức, nhưng chớ nên  chấp  trước, chớ 

nên yêu thích chúng quá đáng. Yêu thích quá đáng, yêu thích hoa 

thì  đời  sau  có  thể  biến  thành  thần  hoa;  yêu  thích  cây  có  thể  biến 

thành thần cây. Vì vậy, Phật dạy chúng ta đối với hết thảy vạn vật 

đều  phải  dùng tấm  lòng bình  đẳng  để  đối  đãi,  chớ nên  ham  đắm, 

vật  gì  chúng  ta  dùng  đến  nó  chớ  nên  ham  đắm,  phải  buông  bỏ 

được.  Hễ  ưa  thích  một  thứ  gì  sẽ  biến  thành  một  loại  ham  đắm, 

phiền  phức  lớn  lắm!  Người  xuất  gia  có  kẻ  ưa  thích  tượng  Phật, 

tượng Phật xưa có giá trị vô cùng, coi như đồ quý báu để tom góp, 

chẳng chịu buông bỏ. Đời sau sẽ đi về đâu? Tượng Phật lại chẳng 

thể sanh con đẻ cái, trong tượng Phật có ký sinh trùng, trong tượng 

Phật có chuột. Chúng tôi có lần sống ở chùa Long Hoa tại Hương 

Cảng, trong tượng Phật có ổ chuột. Nếu quý vị yêu mến quá mức 

không  bỏ được, tương lai  sẽ biến thành  loại  ấy.  Trong  chùa miếu 

có  gián,  có chuột  là  do  đâu?  Đều  là  những  hòa  thượng  đời  trước 

không  bỏ  được,  lưu  luyến  nơi  ấy,  biến  thành  những  loài  đó!  Ưa 

thích  sách  thì  trong  sách có loài  mọt  sách, sẽ  biến  thành  loài  mọt 

sách. Đấy đều là sự thật! 

Do vậy, chúng ta phải đổi cái tâm hoan hỷ đó, nhất tâm nhất ý 

ưa thích A Di Đà Phật, ưa thích Tây Phương Cực Lạc thế giới, đó 

là  đúng!  Lúc  lâm  chung,  ý  niệm  nào  mạnh,  ý  niệm  có  sức  mạnh 

hơn  sẽ  lôi  quý  vị  đi  đầu  thai  trước  hay  đi  thọ  sanh  trước.  Người 

niệm  Phật  chẳng  thể  vãng  sanh  là  vì  có  tâm  tham  luyến  đối  với 

pháp thế gian, ắt [là vì] có chuyện không buông xuống được, đấy 

chính là cội nguồn khiến quan trọng đến cùng cực, cội nguồn của 

việc người ấy chẳng thể vãng sanh. Vì vậy, mọi việc buông xuống 

hết, điều gì cũng dùng được nhưng chẳng chấp trước một điều gì, 

khi mất đi chắc chắn chẳng đau lòng. Vậy là quý vị đại tự tại rồi! 

Đấy  là  đem  giới  cấm  nói  ra,  tiếp  theo  là  nói  đến  những  hành  vi 

trộm cắp. 



 Tam tứ, hoặc đoạt thủ.  

(Ba mươi tư, hoặc đoạt lấy) 



 “Đoạt thủ”,  mọi người thường hiểu lầm điều này, nghĩ đây đâu 

phải  là  trộm  cắp,  chứ  thật  ra  đấy  là  [phạm]  giới  trộm  cắp.  Ví  dụ 

như hiện thời ông Giản Phong Văn đang làm nghề kiến trúc, chiều 

hôm qua đến thưa với tôi: “Bạch sư phụ! Chiều nay con không thể 

đến  nghe  kinh  được”  “Vì  sao?”  “Con  phải  đi  tặng  bao  lì-xì”.  Có 

phải là cam tâm tình nguyện hay không? Không phải! Chẳng phải 

là  cam  tâm  tình  nguyện,  nhưng  không  tặng  đâu  có  được,  người 

nhận lấy đã phạm giới trộm cắp. Thế nhưng phạm vi [của giới này] 

lớn lắm! Quý vị địa vị càng cao, người ta có chuyện cầu cạnh quý 

vị, chẳng thể không biếu xén, nhưng hoàn toàn chẳng phải do cam 

tâm tình nguyện,  đều thuộc  về  giới  trộm  cắp  hết!  Người  thời  xưa 

làm  quan,  hai  ống  tay  áo  thênh  thang  gió  mát,  quyết  định  chẳng 

nhận những vật gì không nên nhận, quý vị mới hiểu phạm vi rộng 

lớn  của  giới  trộm  cắp!  Hễ  chẳng  phải  là  do  tôi  cam  tâm  tình 

nguyện, mà là bất đắc dĩ không biếu xén không xong, đấy đều gọi 

là  “đoạt thủ”  (đoạt lấy), lươn lẹo ỷ thế đoạt lấy, quý vị không dám 

không biếu, không dám không bợ đỡ. Đấy đều là giới trộm cắp. 



 Tam ngũ, hoặc thiết thủ 

(Ba mươi lăm, hoặc lén lấy) 



 “Thiết thủ”  là lén lút lấy, nay chúng ta gọi là “ăn trộm”. 



 Tam lục, hoặc trá thủ.  

(Ba mươi sáu, hoặc gạt lấy) 



 “Trá thủ”  là dùng phương pháp lừa đảo để đạt được, đều thuộc 

về  trộm  cắp.  Trong  xã hội  hiện  thời [chuyện  này]  rất  nhiều: Làm 

đồ giả mạo nhãn hiệu [nổi tiếng] để bán kiếm lời, không thành thật, 

lừa dối là thuộc về loại này. Đấy đều là phạm giới trộm cắp. 



 Tam thất, nãi chí thâu thuế mạo độ đẳng, giai vi thâu đạo.  

(Ba mươi bảy, cho đến trốn thuế, làm đồ giả, đều là trộm cắp) 



Do  vậy,  giới  trộm  cắp  này  rất  nhỏ  nhiệm,  chẳng  dễ  gì  giữ 

được! Có rất nhiều tín đồ thọ giới xong đến hỏi tôi: “Bạch sư phụ! 

Nay chúng con buôn bán, không trốn thuế không thể có lời được. 

Mọi  người  đều  trốn  thuế,  chúng  con  làm  sao đây?”  Đương  nhiên 

tốt nhất là đừng thọ giới. Thế nhưng không thọ giới cũng chớ nên 

làm, vậy làm như thế nào? Tôi bất đắc dĩ giới thiệu phương pháp 

của  Vĩnh Minh  Diên  Thọ đại  sư.  Vĩnh Minh Diên  Thọ đại  sư lấy 

trộm, lấy trộm tiền tài từ công quỹ, để làm gì? Phóng sanh. Không 

phải để tự mình hưởng thụ mà là thay thế quốc gia tu phước, thay 

thế  xã  hội  tu  phước.  Chuyện  trộm  cắp  ấy  là  [hạnh]  Bồ  Tát,  chứ 

không phạm giới trộm cắp, Ngài không mắc tội. Vì sao? Quốc gia 

chúng ta không tin Phật pháp, không biết tu phước báo; đại chúng 

xã hội không hiểu Phật pháp, không biết tu phước. Chúng ta trộm 

lấy một ít để tu phước thay cho xã hội, tu phước thay cho quốc gia. 

Đấy là tâm Bồ Tát, Vĩnh Minh Diên Thọ như vậy đấy. Như vậy thì 

được! 

Nếu trốn thuế để chính mình hưởng thụ thì quý vị có tội lỗi lớn 

rồi, vì tiền thuế thâu từ nhân dân. Quý vị phải hướng về nhân dân 

cả nước mà sám hối, khi trả nợ trong tương lai, nhân dân cả nước 

đều  có  phần,  quý  vị  phải  trả  khi  nào?  Chuyện  này  hết  sức  phiền 

phức!  Quý  vị  ăn  trộm  của  một  người,  tương  lai  trả  nợ  là  trả  cho 

một người, còn được đi! Quý vị ăn trộm của dân cả nước, vậy thì 

phiền quá, đấy là chuyện rất đau đầu. Vì thế, trộm của thường trụ 

và trộm của công, ăn trộm vật công cộng, tội lỗi ấy nhất định đọa 

địa ngục A Tỳ. Nếu các vị ăn trộm của đối tượng nào đông quá, ăn 

trộm  của  dân  cả  nước,  vấn  đề hết  sức  nghiêm trọng!  Chúng  ta  ắt 

phải biết, ắt phải hiểu rõ. 

 “Mạo  độ”  được  giải  thích  trong  phần  sau.  Chúng  ta  mở  sách 

xem  dòng mười hai  trong trang  mười  chín,  “mạo độ”  là  giả mạo. 

Trong xã hội chúng ta ngày nay thường nghe đến chuyện làm giả, 

làm nhái. Đấy là tham lợi mà xâm phạm quyền lợi của người khác. 

Đấy đều thuộc về trộm cắp. 

Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, phạm vi của nó hết sức rộng lớn, 

hết sức tỉ mỉ. Sau khi thật sự hiểu rõ xong, người ấy nhất định sẽ 

hết sức yêu mến vật dụng thuộc thường trụ, hết sức quý tiếc thiết 

bị  công  cộng,  coi  vật  của  thường  trụ  và  đồ  công  cộng  nặng  gấp 

mười  lần  đồ  của  chính  mình  không  chừng.  Nhất  định  phải  hiểu 

điều này, đây là đạo lý chân chánh, là sự thật chân chánh. Bất luận 

quý vị có thọ giới hay không, nếu quý vị phạm thì đều mắc tội, mà 

tội còn rất nặng! Tiếp theo là nêu những quả báo do phạm tội trộm 

cắp: 



 Tam  bát,  kinh  tải  nhất  sa-di  đạo  thường  trụ  quả  thất  mai, 

 nhất  sa-di  đạo  chúng  tăng bính  sổ phiên,  nhất  sa-di đạo chúng 

 tăng thạch mật thiểu phần, câu đọa địa ngục.  

(Ba  mươi  tám,  kinh  chép  một  sa-di  trộm  bảy  trái  cây  của 

thường trụ, một sa-di lấy trộm mấy cái bánh của chúng tăng, một 

sa-di ăn trộm chút thạch mật của chúng tăng, đều đọa địa ngục) 



Những  chuyện  này  phát  xuất  từ  kinh  Phật.  Chúng  ta  thấy  [ăn 

cắp] rất ít, trong phần chú giải sau đó đã viết rất tường tận, quý vị 

hãy tự xem.  “Kinh tải nhất sa-di đạo thường trụ quả thất mai”.  Vị 

sa-di này cũng kể như là có lòng tốt, ăn trộm bảy trái cây để cúng 

dường  sư  phụ,  “nhất  sa-di  đạo  tăng  bính  sổ  phiên”  ăn  trộm  mấy 

tấm  bánh  nướng.  “Nhất  sa-di  đạo  chúng  tăng  thạch  mật  thiểu 

 phần” : Thạch mật là đường mía, giống như đường phèn hiện thời, 

từng  khối  từng  khối  một,  giống  như  đá  vậy.  “Câu  đọa  địa 

 ngục”  (đều đọa địa ngục), quý vị thấy chuyện nhỏ xíu xiu như vậy, 

chẳng đáng kể chi, vì sao mắc tội nặng như vậy? Quý vị phải biết 

là  vì  những đồ ấy  là  vật  thuộc  thường  trụ,  là  vật  của  chúng  tăng, 

chứ không phải của một cá nhân. Quý vị ăn trộm của một cá nhân, 

không mắc tội nặng dường ấy, trả nợ cũng dễ dàng, sám hối cũng 

thuận tiện. Quý vị phải hiểu: Thường Trụ, Tăng Chúng không chỉ 

là  một  tăng  đoàn  của  chúng  ta  vì  Tăng  không  có  giới  hạn,  người 

xuất gia trong tận hư không trọn pháp giới là một Tăng đoàn. Do 

vậy, “phá hòa hợp Tăng” là trọng tội! 

Tuy  chúng  ta  ngày  nay  là  trên  hình  thức,  khi  mọi  người  xuất 

gia  đến  nơi  chúng  ta  không  thâu  nhận  họ,  đây  là  thời  kỳ  bất 

thường,  là  biện  pháp  tạm  thời.  Người  thật  sự  xuất  gia  thật  sự  có 

lòng  tốt,  chúng  ta  cầu  còn  không  được,  hoan  nghênh  họ  đến  còn 

không kịp. Do vậy, chúng ta quả thật là Tăng đoàn thật sự, quả thật 

là thập phương đạo tràng; hiện thời giống như biện pháp bất đắc dĩ 

trong thời kỳ chiến tranh, loạn lạc, trong thời kỳ bất thường, để bảo 

vệ sự an toàn của tăng đoàn chúng ta nên mới làm như vậy. Đấy là 

chánh xác!  Vì thế, đây là thời kỳ không bình thường, là thủ đoạn 

bất  thường.  Nhưng phải  nhớ  kỹ,  hết  thảy  những  gì  được  trang  bị 

trong Tăng đoàn chúng ta đều thông khắp mười phương, đều trọn 

khắp pháp giới, chúng ta và trọn khắp hư không pháp giới cùng là 

một thể thì quý vị mới hiểu khi trộm một cây kim, một ngọn cỏ, tội 

ấy đều là A Tỳ địa ngục! 

Nếu  đạo  tràng  của  chúng  ta  đây  do  tư  nhân  thiết  lập,  do  tôi 

truyền cho đồ đệ của tôi, truyền cho đồ tôn của tôi, gọi là “tử tôn 

đạo tràng” (đạo tràng  truyền  cho  con cháu) thì  tội  lỗi  chẳng nặng 

nề đến thế, mà nhẹ thôi! Vì sao vậy? Đạo tràng này của quý vị là 

một  gia  đình,  là  một  gia  tộc,  chẳng  thông  khắp  mười  phương, 

chẳng thông khắp ba đời, nên kết tội khác nhau. 

Trong  xã  hội  hiện  thời, tử  tôn  đạo  tràng  rất nhiều.  Đạo  tràng 

này của chúng ta không phải là tử tôn đạo tràng, đạo tràng này do 

đại  chúng  quyên  tặng  cúng  dường,  không  phải  do  một  người  bỏ 

tiền  ra,  không  phải  do  một  người  làm  chủ.  Ở  Đài  Loan  có  một 

người,  gia  tộc  của  chính  ông  ta  có tiền  bèn  lập  ra  một  đạo  tràng. 

Tuy tạo dựng một đạo tràng, ông ta cũng nhận hết thảy cúng dường 

của tín đồ, chẳng hiểu cách tính sổ sách trong đó ra sao, chúng ta 

cũng không biết tính toán, nhưng nhất định biết tính toán sổ sách. 

Vì  thế,  thập  phương thường  trụ  là  trân  quý  nhất,  chư  Phật  hộ 

niệm,  long  thiên  ủng  hộ.  Chuyện  cảm  ứng  trong  đạo  tràng  của 

chúng ta rất nhiều, nhưng chúng tôi không nói, trên những bản tin 

chúng  ta  cũng  không  viết.  Vì  sao?  Đạo  tràng  chánh  pháp  không 

làm  những  chuyện  ấy.  Hiện  thời  rất  nhiều  đạo  tràng  dùng  những 

chuyện cảm ứng để dụ hoặc tín đồ. Trong những chuyện cảm ứng 

của  chúng  ta  thì  có  rất  nhiều  quỷ  thần  thỉnh  cầu  muốn  đến  đạo 

tràng  của  chúng  ta,  chuyện  này  thường  xảy  ra.  Năm  trước  vào 

đúng mồng một Tết, chín giờ sáng gọi điện thoại muốn vào trong 

đạo  tràng  của  chúng  tôi,  chúng  ta  thờ  bài  vị  của  vị  đó  tại  đây. 

Chuyện  này  chúng  tôi  thường  chẳng  kể  ra,  đều  không  nhắc  đến. 

Quý vị nói đạo tràng này không thù thắng, vì sao [quỷ thần] khăng 

khăng đến đây? Yêu cầu được đến đây? Quán Trưởng nói: “Vì sao 

gọi  điện thoại cho  tôi?”  Tôi nói: “Bà  là  chủ nhân, bà đồng  ý  mới 

được!  Gọi  điện  thoại  cho  tôi,  vô  ích!  Nhất  định  phải  gọi  bà,  bà 

bằng  lòng  vị  ấy  mới  vô  được  chớ!”  Chuyện  kiểu  này  rất  nhiều. 

Quý  vị  mới  hiểu  rằng  đạo  tràng  này  quả  thật  được  chư  Phật  hộ 

niệm,  long  thiên  ủng  hộ.  Quý  vị  chớ  nghĩ  rằng  cánh  cửa  đó  mở 

toang, [nếu] chúng ta ở đây không đồng ý, mọi quỷ thần không vào 

được! Họ yêu cầu chúng ta chấp thuận, thờ bài vị, họ mới vô đây 

được, nhưng chúng  tôi không  nói  ra.  Những đạo  tràng  có chuyện 

nhỏ  nhặt  đều  tuyên  dương  rầm  rộ;  không  có thì  bịa  đặt  đồn  thổi, 

mục đích  của họ là  gì?  Mong  mỏi  tín  đồ  đều  tới.  Phàm  là  những 

chuyện cảm ứng ấy, một chữ chúng tôi không nhắc tới, chỉ có một 

số  ít  thường  tới  đây  là  biết,  quyết  định  chẳng  tuyên  dương.  Mọi 

người nỗ lực tu học, tương lai đều có thành tựu. Vì thế, với phần 

chú  giải  ở  chỗ  này,  bản  thân  [quý  vị]  nhất  định  phải  xem  kỹ. 

Chúng ta xem đoạn ba mươi chín: 



 Tam cửu, cố kinh vân: “Ninh tựu đoạn thủ, bất thủ phi tài”.  

       Tứ thập. Y! Khả bất giới dư!  

(Ba mươi chín, vì thế kinh nói: “Thà chặt tay, chẳng lấy của sai 

trái”. 

Bốn mươi! Ôi! Chẳng nên răn dè ư!) 



Phải  biết  lợi  -  hại  ở  chỗ  này,  rồi  quý  vị  mới  biết  tu  phước  ra 

sao,  tiếc  phước  như  thế  nào,  vun  bồi  phước  như  thế  nào,  quý  vị 

mới có thể phước huệ song tu. Quý vị không biết, không hiểu rành 

cách tu phước huệ song tu ra sao? Đúng là “tu mù luyện đui”. A! 

Hôm nay hết giờ rồi, chúng tôi giảng tới đoạn này. 

Hỏi:  “Nhược  đạo  tha  kinh  quyển,  kế  chỉ  mặc  trị  phạm 

 tội”  (Hỏi: Nếu trộm quyển kinh của người khác, tính tội đã phạm 

theo giá trị của giấy và mực), dường như tội không nặng lắm! Phía 

trước  nói:  “Đạo  tăng  man  vật  giả,  quá  sát  bát  vạn  tứ  thiên  phụ 

 mẫu đẳng tội”  (trộm tràng hoa của Tăng, tội nặng hơn giết tám vạn 

bốn ngàn cha mẹ), sao mà sai biệt quá xá vậy? 

Đáp:  “Đạo tha kinh quyển”  là vật của một người thôi, nên tội 

rất  nhẹ.  Một  quyển  kinh  bao  nhiêu  tiền,  tôi  chỉ  thiếu  quý  vị  bao 

nhiêu đó tiền. Tôi trả quý vị cũng tiện lắm. Nhưng vật của thường 

trụ thì  nặng  nề lắm!  Vật  của  thường trụ  là  gì?  Thường  trụ  là  mỗi 

một người đều có phần. Ví dụ như một quyển kinh của thường trụ 

là mười đồng, đấy là của thường trụ, quý vị ăn trộm. Thường trụ có 

bao nhiêu người? Vừa mới nói đấy thôi, đạo tràng này của chúng 

ta thông khắp mười phương ba đời, chẳng biết rõ con số nữa! Quý 

vị thiếu mỗi người mười đồng, quý vị cũng không biết rõ [con số là 

bao nhiêu nữa]. Nếu quyển kinh này là của cá nhân tôi, quý vị lấy 

trộm,  quý  vị  trả  cho  tôi  mười  đồng  là  xong  rồi.  Nặng  - nhẹ khác 

nhau như vậy đó! 

Vì  thế,  vật  của  thường  trụ  quyết  định  chẳng  được  trộm,  vật 

thuộc công cộng chớ nên ăn trộm. Nếu khi quý vị ăn trộm đồ vật 

công cộng, nếu vật ấy do quốc gia lắp đặt, quý vị kết tội với dân cả 

nước. Nếu do chính quyền Đài Bắc lắp đặt, quý vị kết tội với người 

dân cả thành phố Đài Bắc. Vậy là phiền phức lắm, nặng vậy đó! Vì 

thế, ăn trộm của một người tội rất nhẹ, ăn trộm vật của thường trụ 

kết  tội  nặng  nề.  Quý  vị  thấy  một  sa-di  ăn  trộm  bảy  trái  cây,  có 

đáng  kể chi,  vì  sao  đọa  địa  ngục?  Do  là  vật  của  thường  trụ!  Một 

cây kim, một cọng cỏ tội thuộc về vật của thường trụ tội đều nặng 

cả, thuộc về một cá nhân thì tội rất nhẹ; do vậy, chớ nên trộm vật 

của  thường  trụ.  Quyết  định  chẳng  được  ăn  trộm  vật  thuộc  công 

cộng,  mắc  tội  rất  nặng.  Người  ta  thường  không  hiểu,  chẳng  biết 

đạo lý này, tự cậy mình thông minh, gây tạo tội nghiệp lớn lao, quả 

báo trong tương lai chẳng thể nghĩ tưởng được! 



SA DI LUẬT NGHI YẾU LƯỢC 

TRỌN BỘ 

---o0o--- 



Hết 

 



1 Đảnh cách có nghĩa là in một dòng cao hơn những dòng khác, những dòng 

kế đó in thấp xuống một chữ. 

2 Lục phàm: thiên, nhân, A Tu La, súc sanh, địa ngục, ngạ quỷ. 

3  Hiền  Thủ  Ngũ  Giáo  (ngũ  giáo  theo  cách  phán  định  của  ngài  Hiền  Thủ): 

Ngài  Hiền Thủ chính  là tam tổ của tông  Hoa Nghiêm. Ngài phán định  giáo 

pháp  của  đức  Phật  được  chia  thành  năm  loại,  tức  là:  Tiểu  Thừa  Giáo  (ngu 

pháp Thanh Văn  giáo), Đại  Thừa  Thỉ Giáo (Quyền  giáo), Đại Thừa Chung 



Giáo  (Thật  Giáo),  Đốn  Giáo,  Viên  Giáo  (theo  Hoa  Nghiêm  Ngũ  Giáo 

Chương,  quyển  1). Sở  dĩ  gọi  là  Hiền  Thủ  Ngũ  Giáo  để  phân  biệt  với  Ngũ 

Giáo được phán định bởi ngài Khuê Phong Tông Mật cũng thuộc tông Hoa 

Nghiêm. 

4 Tứ Giáo là cách phán định giáo pháp của tổ Trí Khải (Trí Giả đại sư) tông 

Thiên Thai, gồm: Tạng, Thông, Biệt, Viên. 

5 Tam  luân thể  không:  Bản thể  của  người thí,  người nhận,  vật  được  bố thí 

đều là không. 

6 Trong Đại Tạng Kinh có hai bản Phật Thuyết Vị Tằng Hữu Nhân Duyên 

Kinh: 

1.  Bản  thứ  nhất  gồm  một  quyển  được  dịch  vào  thời  Đông  Hán,  tên  người 

dịch đã thất lạc. Vị Tằng Hữu chỉ thiện căn của Như Lai rộng lớn, hiếm có. 

Kinh này xiển dương công đức vô lượng của việc kiến tạo Phật tháp và Phật 

tượng. 

2. Bản thứ hai gồm 2 quyển, do ngài Đàm Cảnh dịch vào thời Nam Tề. Nội 

dung tường thuật chuyện Phật sai Mục Kiền Liên đến thành Ca Tỳ La thuyết 

phục Da Du Đà La cho La Hầu La xuất gia. Rồi đức Phật giảng cho vua Ba 

Tư  Nặc  và  đình  thần  công  đức  của  việc  nghe  pháp,  lại  giảng  cho  bốn  tên 

“thạch nữ” (đàn bà không thể có con được, thân hình ô dề, thô kệch, sức vóc 

như đàn ông, chuyên lo khiêng kiệu cho hoàng hậu, phi tần) hiểu do nghiệp 

báo nào họ lại là thạch nữ, cũng như nói những phương tiện Khai - Giá của 

Ngũ Giới cho vương tử Kỳ Đà nghe. 

Bản kinh được hòa thượng Tịnh Không nhắc đến ở đây chính là bản kinh thứ 

hai. 



7 Chư Kinh Yếu Tập còn có tên là Thiện Ác Nghiệp Báo Luận, do ngài Đạo 

Thế  (có  thuyết  nói  là  ngài  Đạo  Tuyên  là  tác  giả) được  soạn  vào  năm  Hiển 

Khánh  thứ  tư  (659)  đời  Đường.  Tác  phẩm này  bao  gồm  những  trích  đoạn 

quan trọng từ các kinh, nhưng chú trọng nhiều nhất về nghiệp báo thiện ác, 

rồi chia thành từng loại. Sách gồm 20 quyển, chia thành 815 tiểu mục. Sách 

này có tính chất gần như một tiểu từ điển bách khoa về Phật giáo. Dựa trên 

cấu trúc  và  ý tưởng của sách  này, về sau,  Pháp Uyển Châu  Lâm được biên 

soạn chi tiết và đầy đủ hơn. 

8 Cụ Túc Giới (Upasampana), còn phiên là Ô Ba Bát Na, dịch nghĩa là Cận 

Viên (gần với sự viên mãn), tức là thân cận với Niết Bàn. Đôi khi còn dịch 

là Cận Viên Giới, Cận Cụ Giới, hoặc chỉ gọi vắn tắt là Đại Giới, tức là giới 

luật  của  Tỳ-kheo,  Tỳ-kheo-ni.  So  sánh  với  giới  của  Sa  Di,  giới  phẩm  Tỳ-

kheo phức tạp, chi tiết hơn nên gọi là Cụ Túc Giới. Tỳ kheo có 250 giới, Tỳ-

kheo-ni  có  348  giới.  Các  nước  theo  truyền  thống  Đại  Thừa  và  chịu  ảnh 



hưởng của Phật giáo Trung Hoa dùng Tứ Phần Luật làm căn bản cho Cụ Túc 

Giới. Muốn được thọ Cụ Túc Giới, giới tử phải thân thể khỏe mạnh, các căn 

đầy đủ, không bị đui, mù, câm, điếc v.v.. không phạm tội, không phạm giới 

hủy nhục Tỳ-kheo-ni, Sa-di-ni v.v… tuổi từ 20 đến 70. 

9 Tam Đàn Đại Giới là  giới đàn truyền cả ba cấp giới cho giới tử gồm: Sơ 

Đàn:  Truyền  Sa  Di,  Sa  Di  Ni  Giới; Nhị  Đàn:  Truyền  Tỳ-kheo,  Tỳ-kheo  ni 

giới;  Tam  Đàn:  truyền  xuất  gia  Bồ  Tát  Giới.  Theo  truyền  thống  của  Phật 

giáo  Trung  Quốc,  người  xuất  gia  phải  thọ  đủ  cả  ba  giới  đàn  này  mới  được 

coi là người xuất gia có tư cách Đại Thừa. Thời gian truyền giới thường bắt 

đầu  từ  hôm  30  tháng  trước  đến  14  tháng  sau.  Một  đại  đàn  truyền  giới  như 

vậy phải có một vị Đắc Giới hòa thượng, Yết Ma A Xà Lê Sư, Giáo Thọ A 

Xà Lê Sư, gọi chung là “tam sư hòa thượng”, ngoài ra là bảy vị tôn sư chứng 

minh. Do đó, có thuật ngữ “tam sư thất chứng”. 

10 Thành Thật Tông có tên gọi này là do lấy bộ Thành Thật Luận của ngài 

Ha  Lê  Bạt  Ma  (Harivarman)  làm  kinh  điển  chủ  yếu.  Ngài  Ha  Lê  Bạt  Ma 

sống vào khoảng từ bảy trăm cho đến tám trăm năm sau khi Phật nhập diệt. 

Thoạt đầu, Sư học giáo nghĩa Tiểu Thừa của bộ phái Thuyết Nhất Thiết Hữu 

Bộ với Cứu Ma La Đà, rồi học tập các bộ giáo nghĩa Đại Thừa, Tiểu Thừa. 

Bộ Thành Thật Luận nhằm phê phán lý luận của Hữu Bộ. Năm Hoằng Thủy 

thứ 14 đời Diêu Tần (412), pháp sư Cưu Ma La Thập dịch bộ này sang tiếng 

Hán. Môn nhân của ngài La Thập là Tăng Đạo viết Thành Thật Luận Nghĩa 

Sớ,  Đạo  Lãng  viết  Thành  Thật  Luận  Sớ.  Về  sau,  ngài  Tăng  Đạo  đi  về 

phương Nam, hoằng pháp mạnh mẽ, chuyên giảng Tam Luận và Thành Thật 

Luận.  Đồng  thời,  ngài  Huệ  Long  do  được  Tống  Minh  Đế  cầu  thỉnh  cũng 

giảng  luận  này.  Giới  tăng  sĩ,  trí  thức  Trung  Hoa  thời  ấy  đặc  biệt  yêu  thích 

Thành Thật Luận nên có rất nhiều vị pháp sư giảng luận này, ngoài ra còn có 

Trí  Tạng  soạn  Thành  Thuật  Luận  Đại  Nghĩa  Ký,  Thành  Thật  Luận  Nghĩa 

Sớ, Viên Đàm Doãn soạn Thành Thật Luận Tụ Sao, Hồng Diệm soạn Thành 

Thật  Luận  Huyền  Nghĩa…  Hứng  thú  đối  với  Thành  Thật  Luận  của  Phật 

Giáo  Trung  Hoa  kéo  dài  mãi  đến  đời  Đường.  Ngay  cả  ngài  Huyền  Trang 

trước khi sang Thiên Trúc thỉnh kinh cũng từng học luận này với ngài Triệu 

Châu Đạo Thâm. Sau khi các bộ luận như Thập Địa Kinh Luận, Nhiếp Đại 

Thừa Luận được phiên dịch, ngài Đạo Tuyên, một môn đệ nổi tiếng của ngài 

Huyền  Trang  phán  định  tông  này  thuộc  Tiểu  Thừa,  vì  không  vượt  ngoài 

trình độ lý luận của hệ thống Tỳ Bà Sa, hứng thú nghiên cứu đối với bộ luận 

này giảm dần và đến giữa đời Đường hầu như không còn ai giảng giải nữa. 

Tông  này  mất  hẳn.  Giáo  nghĩa  chính  yếu  của  tông  này  có  thể  tạm  nêu  như 

sau: Nhân không và pháp không, tức là ba đời thật có nhưng quá khứ, vị lai 

không  có  bản  thể  thật  sự,  chỉ  là  thể  dụng  của  pháp  hữu  nhân  duyên  sanh 



trong  từng  sát-na.  Pháp  do  nhân  duyên  sanh,  chẳng  phải  có,  chẳng  phải 

không,  chẳng  phải  thường,  chẳng  phải  đoạn,  chủ  trương  Trung  Đạo.  Tông 

này phủ nhận thuyết Trung Ấm, chủ trương thánh đạo bất thoái, tức là A La 

Hán vĩnh viễn đoạn được ái căn nên không thoái chuyển. Tứ Đại là giả danh, 

nếu lìa sắc thì không có Tứ Đại. Các căn là giả danh, lìa Tứ Đại sẽ không có 

các  căn  v.v…  Tông  này  chia  chi  ly  các  hiện  tượng  giả  hữu  thành  84  pháp. 

Nói chung, tông  này chủ trương  Không Tánh  theo kiểu Chiết  Pháp  Không, 

tức  là  chia  sự  vật  nhỏ  nhặt  đến  vi  trần,  rồi  chia  vi  trần  thành  nhỏ  mãi  đến 

thành hư không; nhưng không phải là “chân không diệu hữu” như trong Duy 

Thức.  Trong  cách  lập  luận  của  tông  này,  có  dung  hợp  rất  nhiều  giáo  nghĩa 

của Bát Nhã, Pháp Hoa, nên trong một thời gian dài, nó được coi là một tông 

phái Đại Thừa. 

11 Câu Xá Tông là tông phái y cứ vào luận Câu Xá mà thành lập. Thành Thật 

Tông được gọi là Không Tông, còn Câu Xá Tông gọi là Hữu Tông. Câu Xá 

Luận gọi đủ là A Tỳ Đàm Đạt Ma Câu Xá Luận do ngài Thế Thân trước tác, 

tổng  hợp  các  giáo  nghĩa  từ  Đại  Tỳ  Bà  Sa  Luận  và  giáo  nghĩa  của  Kinh 

Lượng  Bộ,  phê  phán  giáo  nghĩa  Nhất  Thiết  Hữu  Bộ.  Bộ  luận  này  do  ngài 

Chân  Đế  dịch  vào  năm  Thiên  Gia  đời  Trần  (564),  Ngài  còn  soạn  sớ  chú 

thích. Các vị  Huệ  Khải, Huệ Tịnh, Đạo Nhạc cũng soạn sớ giải. Năm Vĩnh 

Huy  thứ sáu  đời  Đường  (654),  pháp  sư  Huyền  Trang  dịch  lại  bộ  luận  này. 

Môn nhân là Thần Thái, Phổ Quang, Pháp Bảo đều viết chú giải. Chính bản 

dịch của ngài Huyền Trang và ba bộ chú giải của môn nhân mới là kinh điển 

y cứ căn bản của tông này. Từ sau thời Đường, tông này dần dần thất truyền, 

dù  đã  được  truyền  sang  Nhật.  Ngoài  Câu  Xá  Luận,  tông  này  còn  lấy  Tứ  A 

Hàm  và  Đại  Tỳ  Bà  Sa  Luận,  A  Tỳ  Đàm  Tâm  Luận,  Tạp  A  Tỳ  Đàm  Tâm 

Luận làm kinh điển y cứ. Giáo nghĩa tông này chủ yếu thuyết minh chánh lý 

nhân  duyên của các pháp, phá  kiến chấp của phàm phu  ngoại đạo, coi  việc 

đoạn Hoặc để chứng thánh quả, xuất ly tam giới là mấu chốt. Họ phân định 

các  pháp  gồm  hai  loại  lớn  hữu  vi  và  vô  vi,  rồi  lại  phân  tích  tỉ  mỉ  thành  75 

pháp, tức là Sắc Pháp gồm 11 thứ, tâm pháp 1 thứ, tâm sở hữu pháp 46 thứ, 

bất  tương  ưng  hành  pháp  14  thứ  v.v…  Đồng  thời,  tông  này  còn  đề  xướng 

giáo nghĩa sáu căn nhân và 4 trợ duyên, cũng như thuyết minh chi ly về Kiến 

Hoặc,  Tư  Hoặc,  Trần  Sa  Hoặc  v.v…  Nói  chung,  tông  phái  này  chủ  trương 

các pháp đều thật có, nhưng lại cho rằng chúng không thường hằng. Tóm lại, 

giáo  nghĩa  rất  phức  tạp  đến  nỗi  các  học  giả  Nhật  Bản  cho  rằng  giáo  nghĩa 

Tiểu Thừa tại Trung Hoa thất truyền không phải vì quá đơn giản, nông cạn 

như người đời thường lầm tưởng, mà vì quá phức tạp, chi ly, quá nặng phần 

triết  học, trở thành  huyền  học  thanh đàm,  thiếu thực tiễn  trong  việc tu  học, 



chỉ  thích  hợp  cho  những  học  giả,  nên  không  thu  hút  được  quảng  đại  quần 

chúng Trung Hoa, Nhật Bản. 

12  Tác  phẩm  này  được  gọi  là  Ngũ  Chủng  Di  Quy  vì  gồm  có  năm  phần: 

Dưỡng Chánh Di Quy, Huấn Tục Di Quy, Giáo Nữ Di Quy, Tùng Chánh Di 

Quy, Tại Quan Cầu Pháp Lục, nội dung tổng hợp những giáo hóa về xử thế, 

làm  người  cũng  như  những  khuôn  mẫu  huấn  luyện  đạo  đức  của  Nho  Gia, 

chẳng hạn như trong phần Dưỡng Chánh Di Quy, Trần Hoằng Mưu trích yếu 

những phần trong Châu Tử Trị Gia Cách Ngôn, Châu Tử Đồng Mông Tu Tri 

v.v… Tác phẩm này được hoàn thành vào năm Càn Long thứ bảy (1742). 

13 Quét dọn ở đây không có nghĩa là dọn dẹp nhà cửa mà là tập tành uốn nắn 

theo  khuôn  phép,  bỏ  đi  những  thói  quen  lười  nhác,  cẩu  thả,  vội  vàng,  bộp 

chộp. 

14 Khuyên là vẽ một vòng tròn, bên cạnh một chữ, có ý nghĩa giống như dấu 

chấm hiện thời. 

15 Thập Tam Kinh là mười ba bộ kinh điển trọng yếu của Nho Gia theo Tống 

Nho,  gồm  kinh  Thi,  kinh  Thư,  Châu  Lễ,  Nghi  Lễ,  Lễ  Ký,  Châu  Dịch,  Tả 

Truyện, Công Dương Truyện, Cốc Lương Truyện, Luận Ngữ, Nhĩ Nhã, Hiếu 

Kinh, Mạnh Tử 

16  Đây  là  một  bộ  sử  do  Ngô  Thừa  Quyền  chủ  biên,  chép  tóm  tắt  lịch  sử 

Trung Quốc từ thời Tam Hoàng Ngũ Đế cho đến vua Sùng Trinh nhà Minh. 

17 Thông Giám Tập Lãm, có tên gọi đầy đủ là Ngự Phê Lịch Sử Thông Giám 

Tập Lãm, do các văn thần soạn vào thời Càn Long nhà Thanh, chủ yếu chép 

sự kiện lịch sử từ cuối đời Minh đến cuối thời Ung Chánh. 

18 Theo nghĩa gốc, Quy và Củ là hai loại thước của thợ  mộc. Quy là thước 

tròn, Củ là thước vuông. 

19 Hoằng Tán (1611-1685) là một vị cao tăng thuộc tông Tào Động sống vào 

cuối đời Minh, đầu đời Thanh, Sư là  người xứ Tân  Hội, tỉnh Quảng Đông. 

Thuở nhỏ Sư học Nho, thông thạo kinh điển, đến năm 20 tuổi được bổ làm 

“học sinh viên” của huyện. Sau khi Mãn Thanh chiếm Trung Hoa, Sư xuống 

tóc làm  Tăng, chuyên  nghiên cứu tu tập Thiền, tham  học  với  ngài Đỉnh  Hồ 

Đạo  Khâu,  được  ấn  khả.  Thoạt  đầu,  Sư  trụ  tại  chùa  Bảo  Tượng  Lâm  ở 

Quảng Châu, sau kế vị ngài Đỉnh Hồ làm trụ trì chùa Triệu Khánh. Suốt đời 

Sư chú trọng tu tập thực tiễn, tuy chuyên tu Thiền, nhưng Sư đau lòng trước 

tình trạng tu tập phô trương, sáo rỗng, khẩu đầu Thiền của chốn Thiền môn 

thời ấy, nên tuyệt không bao giờ nói đến Thiền mà chuyên hoằng dương luật 

nghi, đề xướng giới hạnh, coi đó là trách nhiệm của cả đời mình. Sư thị tịch 

năm Khang Hy 21 (1685), thọ 75 tuổi, còn để lại những tác phẩm như Đỉnh 

Hồ  Sơn  Mộc  Nhân  Cư,  Thiền  Sư  Sát  Cảo,  Thất  Câu  Chi  Phật  Mẫu  Sở 

Thuyết Chuẩn Đề Đà La Ni Hội Thích, Tâm Kinh Luận, Tứ Phần Giới Bổn 



Như  Thích,  Quy  Giới  Yếu  Tập,  Bát  Quan  Trai  Pháp,  Lễ  Phật  Nghi  Thức 

v.v… 

20 Đàm Nhất (692-771) là cao tăng đời Đường, người xứ Sơn Âm, xuất gia 

vào  niên  hiệu  Cảnh  Long,  tinh  thông  nội  điển  lẫn  ngoại  điển.  Lúc  đầu,  Sư 

theo học bộ Hành Sự Sao với ngài Đàm Thắng, sau lên Trường An, thờ ngài 

Thái  Lãng  của  tông  Tướng  Bộ  làm  thầy,  soạn  sách  Phát  Chánh  Nghĩa  Ký, 

xiển dương sự khác biệt trong giáo nghĩa của hai tông Nam Sơn (Luật Tông) 

và Tướng Bộ. Sau Sư về trụ trì chùa Khai Nguyên ở Cối Kê, trước sau giảng 

Tứ  Phần  Luật  ba  mươi  lăm  lần,  giảng  Hành  Sự  Sao  hơn  hai  mươi  lần,  độ 

chúng đến mười vạn người. Người đương thời xưng tụng Sư là “Nhân Trung 

Sư  Tử”. Sư thị tịch  năm Đại  Lịch thứ sáu, thọ 80 tuổi, đệ tử có  những bậc 

nổi tiếng trong Luật Tông như Lãng Nhiên, Thần Hạo, Biện Tú, Đạo Ngang 

v.v… 

21  Cửu  Thứ  Đệ  Định  (navānupūrva-samāpattayah),  có  nghĩa  là  chín  loại 

Định được tu theo thứ tự không gián đoạn. Còn gọi là Vô Gián Thiền, hoặc 

Luyện  Thiền,  gồm  Tứ  Thiền  trong  Sắc  Giới,  Tứ  Xứ  trong  Vô  Sắc  Giới  và 

Diệt  Thọ  Tưởng  Định.  Do  chẳng  xen  lẫn  với  những  tâm  khác,  theo  thứ  tự 

nhất định từ định  này tiến  vào định kia  nên  gọi  là  Thứ Đệ Định. Do không 

có niệm khác xen tạp nên gọi Vô Gián Thiền. Lại do dùng những môn Thiền 

này  để  luyện  cho  thiền  hạnh  thanh  tịnh,  giống  như  luyện  vàng  nên  gọi  là 

Luyện Thiền. 

22 Viên Anh (1878-1953) là một vị cao tăng thời cận đại, người xứ Cổ Điền, 

tỉnh  Phước  Kiến.  Pháp  danh  Hoằng  Ngộ,  hiệu  Thao  Quang.  Sư  sanh  vào 

năm Quang Tự thứ 4 đời Thanh, mồ côi từ bé. Năm 19 tuổi đến Cổ Sơn xin 

xuất gia, chuyên tu theo tông Thiên Thai. Sau sang chùa Thiên Ninh ở Ninh 

Ba học Thiền. Năm 26 tuổi, tham học với Kính An Hòa Thượng chùa Thiên 

Đồng.  Sau đi  giảng kinh khắp  vùng Phước Kiến, Chiết  Giang. Năm Quang 

Tự 32 (1906), Sư quen thân  với  ngài  Thái Hư, kết  nghĩa  huynh đệ. Khi ấy, 

Sư  đã  29  tuổi,  Thái  Hư  mới  18.  Sư tận  lực  tổ  chức  Trung  Quốc  Phật  Giáo 

Hội  cũng  như  vận  động  bảo  vệ  tài  sản  của  tự  viện  trước  những  âm  mưu 

“thâu  đoạt  chùa  chiền  biến  thành  trường  học”  của  chính  quyền  Quốc  Dân 

Đảng.  Sư từng  đứng  đầu  hội  Phật  Giáo  Trung  Quốc.  Khi  cuộc  kháng  Nhật 

nổ  ra,  Sư  tích  cực  vận  động  quyên  góp  thuốc  men  hỗ  trợ  quân  đội.  Sư đặc 

biệt chú trọng sáng lập những cơ cấu từ thiện, phục hưng chùa chiền các nơi, 

lập  ra  những  tạp  chí  Phật  giáo,  cứu  trợ  đồng  bào  bị  nạn.  Tuy  bận  rộn  với 

công tác tổ chức  giáo  hội, Sư  vẫn  tích cực hoằng  pháp, trước tác rất  nhiều, 

nhất  là  chú  giải  kinh  Lăng  Nghiêm.  Trước  tác  gồm  có  Viên  Anh  Văn  Tập, 

Viên Anh Đại Sư Pháp Vựng. 



23 Bảo Tịnh (1899-1940) là  một vị cao tăng thời cận đại, người xứ Thượng 

Ngu, tỉnh Chiết Giang. Thuở nhỏ Sư đọc Cao Tăng Truyện bèn có chí hướng 

xuất  gia.  Sau  khi  tốt  nghiệp  đại  học,  Sư  liền  xuất  gia  thọ  Cụ  Túc  Giới.  Về 

sau,  thân  cận  Đế  Nhàn  Pháp  Sư  để  tham  học  giáo  nghĩa  Thiên  Thai  Giáo 

Quán.  Năm  1927,  Sư  sáng  lập  tờ  Hoằng  Pháp  Nguyệt  San,  thường  qua  lại 

giảng  kinh  thuyết  pháp  ở  Thượng  Hải,  Hàng  Châu,  Hương  Cảng,  Quảng 

Đông v.v… Sư thị tịch năm 1940 tại chùa Ngọc Phật tại Thượng Hải, trụ thế 

41 năm. Những trước tác nổi tiếng nhất của Sư là Đại Thừa Khởi Tín Luận 

Giảng Nghĩa, Tu Tập Chỉ Quán Tọa Thiền Pháp Yếu Giảng Thuật, Phổ Môn 

Phẩm Dư Giảng, Phật  Di Giáo  Kinh Giảng Nghĩa, A Di Đà  Kinh Yếu Giải 

Thân Văn Ký… 

24 Tục Pháp (1641-1728), người đời Thanh, quê ở Nhân Hòa (Hàng Châu), 

tỉnh  Chiết  Giang,  họ  Trầm,  tự  Bá  Đình,  hiệu  Quán  Đảnh,  còn  có  hiệu  là 

Thành Pháp. Năm lên chín tuổi xuất gia với ngài Minh Nguyên tại chùa Từ 

Vân  núi  Thiên  Trúc,  Hàng  Châu,  thọ  Cụ  Túc  năm  19  tuổi,  20  tuổi  bắt  đầu 

giảng  kinh,  được  ngài  Minh  Nguyên  phó  pháp  kế  tục  đời  thứ  năm  thuộc 

pháp hệ của tổ Liên Trì Châu Hoằng. Sư bác lãm kinh điển, dung thông các 

học thuyết, không câu nệ. Mỗi lần Sư lên giảng tòa, tứ chúng tụ về nghe rất 

rộng.  Sư  thị  tịch  năm  Ung  Chánh  thứ  sáu,  thọ  88  tuổi,  các  đệ  tử  trứ  danh 

nhất  là  Bồi  Phong,  Từ  Duệ, Trung Chánh, Thiên  Hoài. Trước tác  Sư để  lại 

gồm  những  bộ  Hiền  Thủ  Ngũ  Giáo  Nghi,  Viên  Giác  Chiết  Nghĩa  Sớ,  Hoa 

Nghiêm Tông Phật Tổ truyện  v.v.. Tác phẩm Đại  Thế Chí Niệm Phật  Viên 

Thông  Chương  Sớ  Sao  của  Sư  được  coi  là  tác  phẩm  chú  giải  chương  Đại 

Thế Chí Viên Thông hay nhất từ trước đến nay. Do ngài trụ trì chùa Từ Vân 

nên khi nhắc đến ngài, người ta thường gọi là Từ Vân Quán Đảnh chứ ít khi 

gọi thẳng pháp danh. 

25 Khứ Thanh trong tiếng Quan Thoại có nghĩa là âm đọc lên giọng, nhẹ hơn 

dấu sắc của tiếng Việt. 

26 Trong âm Quan Thoại, chữ Dược 藥 có âm đọc là Yàu. Chữ Nhạo (樂) có 

ba âm đọc là Nhạc (yuè), Lạc (lè) và Nhạo (yàu). 

27 Bản kinh này có tên gọi đầy đủ là Phật thuyết Sa Di Thập Giới Nghi Tắc 

Kinh, do ngài Thi Hộ dịch, được xếp vào Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng mang 

số 1473, tập 24. 

Ngài Thi Hộ (Dānapāla), là một vị phiên dịch kinh nổi tiếng thời Tống. Ngài 

vốn là người xứ Ô Điền Nẵng (Udyāna) ở Bắc Ấn Độ, được người đời xưng 

tụng  là Hiển  Giáo đại sư. Không rõ năm sanh  và  năm  mất. Năm Thái  Bình 

Hưng Quốc thứ năm  (980) đời  Tống  Thái  Tổ, Sư cùng  ngài Thiên Tức  Tai 

cùng đến Biện Kinh (nay là Khai Phong), ngụ tại viện dịch kinh ở chùa Thái 



Bình Hưng Quốc, tận lực phiên dịch. Số lượng kinh do Ngài dịch rất nhiều, 

đủ  mọi  thể  loại,  nổi  tiếng  nhất  là  các  bộ  Đại  Thừa  Trang  Nghiêm  Bảo 

Vương Kinh, Cấp Cô Trưởng Giả Đắc Độ Nhân Duyên Kinh, Quảng Thích 

Bồ Đề Tâm Luận, Đại Thừa Thập Nhị Tụng Luận, Lục Thập Tụng Như Lý 

Luận,  Nhất  Thiết  Như  Lai  Chân  Thật  Nhiếp  Đại  Thừa  Hiện  Chứng  Tam 

Muội  Đại  Giáo  Vương  Kinh,  Nhất  Thiết  Như  Lai  Kim  Cang  Tam  Nghiệp 

Tối  Thượng  Bí  Mật  Đại  Giáo  Vương  Kinh,  Thủ  Hộ  Đại  Thiên  Quốc  Độ 

Kinh, Biến Chiếu Bát Nhã Ba La Mật Kinh v.v… 



28 Tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc: Kiến Hoặc còn gọi là Kiến Phiền Não, 

Kiến Chướng, hay Kiến Nhất Xứ Trụ Địa. Những tên gọi này đều hàm nghĩa 

Kiến  Hoặc  là  những  phiền  não,  mê  hoặc  khiến  cho  hành  nhân  không  thấy 

được  đạo,  mê  chấp  không  thấy  được  Tứ  Thánh  Đế,  không  thấy  được  Phật 

Tánh. Do khi tu tập thánh đạo, hành nhân phải đoạn trừ những Hoặc này mới 

thấy  được  tánh  nên  còn  gọi  là  Tu  Hoặc.  Theo  luận  Câu  Xá,  Kiến  Hoặc  về 

căn bản chính là mười Sử gồm năm lợi sử (thân kiến, biên kiến, tà kiến, kiến 

thủ kiến, giới cấm thủ kiến) và năm độn sử (tham, sân, si, mạn, nghi). Trong 

Dục  Giới  thì  với  Khổ  Đế  phải  đoạn  cả  10  Sử,  Tập  Đế  và  Diệt  Đế  mỗi  Đế 

phải  đoạn  bảy  Sử (tức  là  loại  trừ Thân  Kiến,  Biên  Kiến,  và  Giới  Cấm  Thủ 

Kiến  ra),  Đạo  Đế  có  tám  Sử (không  có  Thân  Kiến  và  Biên  Kiến).  Do  vậy, 

trong Dục Giới, phối hợp với Tứ Thánh Đế như trên, ta phải đoạn 32 phẩm 

Kiến  Hoặc.  Với  Sắc  Giới  và  Vô  Sắc  Giới,  cách  tính  cũng  gần  giống  như 

trên, nhưng mỗi Đế đều loại thêm Sân Sử, do đó mỗi Giới phải đoạn 28 Sử. 

Do vậy, 32 Sử của Dục Giới + 28 Sử của Sắc Giới + 28 Sử của Vô Sắc Giới 

= 88 món Sử, tức 88 món Kiến Hoặc. 

29 Tạp Bảo Tạng Kinh (Samyukta Ratnapitaka sūtra), gồm 10 quyển, do ngài 

Cát Ca Dạ và Đàm Diệu dịch chung vào thời Nguyên Ngụy, được xếp trong 

quyển  thứ  bốn  của  Đại  Chánh  Tân  Tu  Đại  Tạng  Kinh.  Kinh  này  chép  về 

những chuyện liên quan đến đức Phật, đệ tử Phật và những duyên sự sau khi 

đức Phật nhập diệt. Kinh được chia thành 121 chương, đại bộ phận là những 

chuyện liên quan đến đức Phật. Trong kinh này còn ghi cả cuộc vấn đáp giữa 

vua  Mi  Lan  Đà  xứ  Hy  Lạp  và  Na  Tiên  Tỳ  Kheo  khoảng  200  năm  sau  khi 

đức  Phật  nhập diệt, cũng  như  những cuộc  vấn đáp  giữa  vua Chiên Đàn  Kế 

Ni Tra xứ Đại Nhục Chi với tôn giả Kỳ Dạ Đa. Nói cách khác, kinh này là 

tổng  hợp của  nhiều bài kinh  ngắn được trích từ tạng  A  Hàm, chủ  yếu dùng 

thí dụ nhân duyên để nêu rõ mối quan hệ giữa nhân và quả. 

30 Kinh Luật Dị Tướng do ngài Bảo Xướng soạn, hoàn thành vào năm Thiên 

Giám thứ 15 đời Lương (516), nội dung ghi chép những tướng trạng lạ lùng 

hiếm có trong các bộ kinh  luật. Thoạt đầu Lương Vũ Đế sai Tăng Mân sao 



chép  những  chuyện  lạ  trong  kinh  luận,  sau  giao  hẳn  cho  ngài  Bảo  Xướng 

chủ trì và sắc truyền các ngài Tăng Hào, Pháp Tánh phụ tá. Sách được chia 

làm  hai  mươi  mốt  loại:  trời,  đất,  Phật,  Bồ  Tát,  Thanh  Văn,  quốc  vương, 

hoàng  hậu,  thái  tử,  công  chúa,  trưởng  giả,  Ưu  Bà  Tắc  v.v…  cho  đến  địa 

ngục. Bộ sách này khá lớn, chiếm đến năm mươi quyển trong tập năm mươi 

ba của Đại Tạng Kinh. 

31 Lịch Sử Cảm Ứng Thống Kỷ do ông Nhiếp Vân Đài biên soạn, Hứa Chỉ 

Tịnh  ghi  lời bàn định. Nội  dung thâu thập những câu chuyện trong  lịch sử, 

trích từ các bộ sử nổi tiếng của Trung Hoa từ Sử Ký cho đến Minh Sử, khởi 

đầu  bằng  chuyện  vua  Thuấn,  kết  thúc  bằng  chuyện  Cáp  Lập  Ma  (tức 

Karmapa của Phật giáo Tây Tạng) thời Vĩnh Lạc nhà Minh. 

32 Ba  Tuần (Pāpīyas,  hoặc  Pāpman),  còn dịch  là  Ba  Duyện,  Ba  Duyên, Ba 

Bệ, Pha Duyện, Ba Tỳ, Bát Bễ. Danh xưng thường được kinh điển xử dụng 

nhất  là Ma  Ba  Tuần  hay Thiên Ma  Ba  Tuần  (Mara Pāpman). Dịch  ý  là Sát 

Giả, Ác Vật, Ác Trung Ác, Ác Ái, đều hàm nghĩa ác ma phá hoại thiện căn 

và sanh  mạng. Theo Thái Tử Thụy Ứng  Bổn  Khởi  Kinh, quyển thượng, thì 

Ba Tuần chính  là Thiên Chúa tầng trời thứ sáu trong Dục Giới. Đại Trí Độ 

Luận  quyển  56  giảng  Ma  có  tên  là  Tự  Tại  Thiên  Vương.  Theo  sách  Huệ 

Lâm  Âm  Nghĩa  và  bộ  Đại  Thừa  Pháp  Uyển  Nghĩa  Lâm  Chương,  chữ 

Tuần 旬 đúng ra phải là chữ Duyện, tức chữ Mục目 dưới bộ Câu bị viết sai 

thành chữ Nhật 日, nên Duyện bị ghi sai thành Tuần. Do bị ghi sai lâu ngày, 

hầu như không còn sách nào ghi là Ba Duyện nữa! 





Document Outline


	Lời Trần Tình

	Phần 1

	Phần 2

	Phần 3

	Phần 4

	Phần 5




cover_image.jpg





index-1_1.jpg





